
Ein treuer Diener

F e b rua r  2 0 2 6

Evangeliums
Posaune



2 e va n g e l i u m s  p o s au n e   |   F e b r ua r  2 0 2 6

Inhalt

Impressum / Editorial

Kinderseiten
Ein Wiedersehen bei Jesus
Was passiert nach dem Tod?

Jugendseiten
Christliches Selbstwertgefühl
Du bist wertvoll - weil Gott dich geschaffen hat

Familienseiten
Wenn es im Haus still wird
Vom Loslassen zur neuen Hingabe: Wie wir den 
neuen Lebensabschnitt mit Gott gestalten

Der Prediger und sein Dienst
Gottes Ruf an unser Leben (Teil 2)

Das Geheimnis eines fröhlichen Herzens
Wie ist unser Leben? (Teil 2)

Ein Leben für Gott

Für den Herrn getan

Nachrufe

Gedicht
Der Meister ruft dich!

3

18
19

20

22

24

26

28

29

30

32

Das Zeugnis des blinden Hindu
Glaube, der Hindernisse überwindet: Wie ein 
Blinder zum mutigen Zeugen des Evangeliums 
wurde

Gottes treuer Haushalter
Wie gehst du mit den Gaben um, die Gott dir 
anvertraut hat?

Ein gesegneter Rat

Der göttliche Ruf

Gebrauche, was du hast!

Geistliche Arbeitslosigkeit
Warum geistliche Untätigkeit unsere Seele verar-
men lässt

Reich Gottes – im Dienst des Schöpfers des 
Universums
Eine außergewöhnliche Stellenausschreibung

Gottes Mitarbeiter

Ihr seid meine Zeugen
Wenn das Herz voll ist, fließt das Zeugnis über

Ein königlicher Diener

Gelebte Ermutigung

4

6

7

8

9

10

11

12

14

15

16



3F e b r ua r  2 0 2 6   |   e va n g e l i u m s  p o s au n e  

Editorial
Liebe Leser,

der Apostel Paulus schreibt in 1. Korinther 4,1-2: „Dafür 
halte uns jedermann: für Christi Diener und Haushalter 
über Gottes Geheimnisse. Nun sucht man nicht mehr an den 
Haushaltern, denn dass sie treu erfunden werden.“

Menschlich bewertet war Paulus ein Prinz im Reich Gottes, 
ein führender Apostel, mit der Autorität Gottes ausgerüstet. 
Wie bewertete er sich selbst? Als Diener. Christi Diener. Jesu 
Diener zu sein, war sein Leben geworden. Er konnte schein-
bar nie genug die Gnade Gottes rühmen, die ihn errettet 
hatte. Und nun war „Christus sein Leben“ und „Sterben sein 
Gewinn“. Er wollte nur eins: treu dienen bis in den Tod.

Zu diesem Dienst sind auch wir als Kinder Gottes berufen. 
Ja, wir sagen es oft so leicht dahin: „Ich diene Gott.“ Aber was 
bedeutet das? Meint es nicht, unser ganzes Leben dem Herrn 
zur Verfügung zu stellen? In manchen Bibelübersetzungen 
wird das Wort „Diener“ mit „Sklave“ übersetzt. Ein Sklave, 
obwohl Christus uns frei gemacht hat! Wie ist das zu verste-
hen? Ich gebe mich freiwillig, aus Liebe, in den Dienst Gottes, 
um ihm dann lebenslänglich zu dienen, ob mir die Einzelhei-
ten des Dienstes gefallen oder nicht. 

Jesus zu dienen bedeutet auch, Treue zu halten: Treue Diener 
zu sein, die in seiner Kraft und durch seine Gnade ihm in 
kleinen und großen Dingen treu dienen. Und am Ende dür-
fen sie die Krone des Lebens erhalten mit den Worten: „Ei, du 
frommer und getreuer Knecht, du bist über wenigem getreu 
gewesen, ich will dich über viel setzen; gehe ein zu deines 
Herrn Freude!” (Matthäus 25,21).

Ich wünsche, dass die folgenden Artikel uns ein Ansporn und 
eine Hilfe sind zu einem solchen treuen Dienst.

Ron Taron

I M P R E S S U M

131. Jahrgang

Die EVANGELIUMS POSAUNE ist eine 
christliche Schrift, die klar und entschieden für 

das volle Heil in Christus, die Einheit aller 
Kinder Gottes, sowie für sämtliche Wahrheiten 

der Heiligen Schrift eintritt. Sie wird herausgege-
ben im Interesse der Gemeinde Gottes.

Verantwortlicher Editor: 
Ron Taron (CA)

Mitarbeiterteam: 
Hans-Dietrich Nimz (CA),  

Harry Semenjuk (CA), David Knelsen (CA), 
Hermann Vogt (DE) und Niko Ernst (DE)

Die Redaktion behält sich vor, 
Einsendungen ohne Angabe von Gründen zu 

kürzen oder nicht zu veröffentlichen.

Fragen und Anregungen 
können gesandt werden an: 

redaktion@evangeliumsposaune.org

A journal of vital Christianity, published in 
the interest of the Church of God by: Christian 

Unity Press, 5195 Exchange Dr., 
Flint, MI 48507, USA.

E-Mail: cupress@thechurchofgod.cc

www.evangeliumsposaune.org        
www.christianunitypress.com

EVANGELIUMS POSAUNE is a trademark 
owned by Christian Unity Press in 

the United States and foreign countries.
Printed in USA.

EVANGELIUMS POSAUNE (USPS 180-440) 
is published monthly by Christian Unity Press, 

5195 Exchange Dr., Flint, MI 48507, USA. 

POSTMASTER: 
Send address changes to Christian Unity Press, 

5195 Exchange Dr., Flint, MI 48507, USA

Die Evangeliums Posaune wird kostenfrei 
abgegeben. Die Kosten werden durch freiwillige 

Spenden gedeckt.

Kontaktadresse in 
Deutschland und Europa:  
Gemeinde Gottes Herford, 

32051 Herford, Zimmerstraße 3    
Tel.: 05221 / 34 29 34   

E-Mail: ep@gemeinde-gottes-herford.de 

Kontoverbindung für die Evangeliums Posaune:
Volksbank in Ostwestfalen

BIC: GENODEM1GTL
IBAN: DE07 4786 0125 0047 7634 02



4 e va n g e l i u m s  p o s au n e   |   F e b r ua r  2 0 2 6

▶

Das Zeugnis des blinden Hindu

In Allahabad, einer großen, am Zusammenfluss der 
heiligen Ströme Ganges und Yamuna gelegenen 
Stadt Vorderindiens, die alljährlich von vielen Pil-

gern besucht wird, lebte ein junger Hindu. Er war ein 
armer Mensch, der schon durch sein Äußeres Mitleid 
erweckte. Sein Gesicht war von Pockennarben ent-
stellt; dabei war er blind. Die böse Krankheit hatte ihn 
schon in früher Kindheit befallen und ihm das Augen-
licht geraubt. Jahre waren schon seitdem vergangen.

Eines Tages sprach ihn ein Missionar auf der Straße 
an und fragte ihn: „Weißt du, wer der Herr Jesus ist?“ 
„Ich habe seinen Namen vor längerer Zeit nennen hö-
ren“, antwortete der Blinde. „Bitte, erzähle mir mehr 
von ihm!“ Der Missionar kam dieser Aufforderung 
gern nach. Er begann, dem gespannt lauschenden jun-
gen Menschen die alte und doch immer wieder neue 
Geschichte von dem Sohn Gottes zu erzählen, der in 
die Welt gekommen ist, um Sünder zu erretten. Mit 
besonderer Wärme verweilte er bei der Erzählung vom 
guten Hirten, der das Verlorene sucht, bis er es findet.

Während er erzählte, veränderte sich das Gesicht des 
Blinden auffallend. Seine entstellten Gesichtszüge 
verschönte ein frohes Lächeln. Als sein Ohr die herr-
lichen Dinge vernahm, begann in dem durch Aber-
glauben verfinsterten Herzen die Erkenntnis der Liebe 
Gottes zu tagen, so wie nach finsterer Nacht die Sonne 
am Morgen strahlend aufgeht. Überraschend schnell 
fasste der arme Blinde das Gehörte auf.

„Oh“, rief er, nachdem der Missionar geendet hatte, 
„ich muss ihm angehören! Ja, ich gehöre ihm an. Ich 
will getauft werden. Nicht länger soll man mich mit 
meinem alten Namen rufen. Ich will David heißen. 
Gerade so wie David möchte ich von seiner Liebe und 
Gnade singen.“ Der Missionar hatte nämlich bei seiner 
Erzählung auch von David gesprochen, dem Dich-
terkönig aus alten Zeiten, der so viel Herrliches von 
dem kommenden König gesagt und gesungen hat. Ihm 
wollte unser junger indischer Freund gleichen.

Von diesem Tag an konnte man den blinden Hindu 
häufig bei seinem Lehrer sehen. In den Augen der 
Menschen war er noch immer der arme, bedauerns-
werte Mann von früher. In Wahrheit aber war er ein 
anderer, ein neuer Mensch geworden. Freilich blieb er 
blind, was sein äußeres Sehvermögen anbelangte, aber 
seine geistigen Augen waren weit geöffnet worden. Er 
hatte einen Blick ins Heiligtum getan, und was er da 
gesehen hatte, das ließ sein Herz überfließen vor Freu-
de. Jeden Tag besuchte er den Missionar, um sich dort 
sein „täglich Brot“ zu holen – nicht Speise für den 
Leib, sondern Lebensbrot: einen Abschnitt aus dem 
Wort Gottes, den sein Lehrer ihm vorlas und worüber 
er dann den ganzen Tag nachsinnen konnte.

Eines Morgens, als er wieder wie gewöhnlich zu dem 
Missionar kam, sah er sehr bekümmert aus. Da dies 
bei ihm etwas ganz Ungewöhnliches war, fiel es sei-
nem Freund sogleich auf, und er erkundigte sich, 



5F e b r ua r  2 0 2 6   |   e va n g e l i u m s  p o s au n e  

Das Zeugnis des blinden Hindu

was denn vorgefallen sei. „Ach, Herr!“, sagte David, 
wie er seinem Wunsch gemäß seit dem Tag seiner 
Bekehrung genannt wurde, „ich wünschte, ich könn-
te lesen!“ „Aber David“, erwiderte der Missionar 
verwundert, „du musst dir doch nichts Unmögliches 
wünschen. Du bist doch blind.“ „Ja, das ist wahr“, 
antwortete David, „aber ich habe gehört, dass es eine 
Schrift gibt, die auch Blinde lesen können. Und es soll 
sogar eine Bibel geben, die in dieser Schrift gedruckt 
ist. Kannst du mir darüber nichts sagen?“

Das konnte der Missionar freilich; aber er sah keine 
Möglichkeit, seinem armen Schüler eine so teure Bibel 
zu beschaffen. Er hielt es daher für besser, ihm diese 
Idee auszureden, als ihm Hoffnungen zu machen, de-
ren Erfüllung zumindest sehr zweifelhaft war. Doch 
David ließ sich nicht abweisen. „Herr“, bat er in rüh-
rendem Ton, „willst du nicht mit mir beten, dass mein 
himmlischer Vater mir sein Buch sendet und mich 
darin lesen lehrt?“ Diese Bitte konnte der Missionar 
nicht abschlagen. So knieten sie nieder und beteten. 
Aber, wie der Missionar nachher bekannte, tat er dies 
mit wenig Glauben an Erhörung.

Drei Monate vergingen. Wie zuvor kam David Tag 
für Tag, um sich sein „tägliches Brot“ zu holen. Über 
seinen Wunsch ließ er jedoch nie mehr eine Silbe ver-
lauten. 

Eines Morgens saß der Missionar auf seiner Veranda. 
Da kamen rasche Schritte die Treppe herauf. Es wur-
de heftig an die Tür gepocht, und eine vor Aufregung 
zitternde Stimme rief: „Bist du da, Herr?!“ „Ja, was 
gibt’s?“ David trat ein. Man konnte ihm ansehen, dass 
er ganz erregt war. „Herr“, rief er, „eben hat mir je-
mand auf der Straße dieses Paket in die Hand gegeben 
und gesagt: ‚Armer blinder Junge, schon lange fühle 
ich mich zu dir hingezogen. Hier hast du etwas; ich 
hoffe, es wird dir Segen bringen.‘ – Was mag es sein, 
Herr? Öffne es doch, bitte schnell!“ 

Der Missionar zertrennte den Bindfaden. Er erwartete, 
in dem Paket ein Kleidungsstück oder dergleichen zu 
finden. Aber wie überrascht war er, als er den Inhalt 
sah! In dem Umschlag lag ein Buch mit dem Titel 
„Das Evangelium nach Johannes, in Blindenschrift“.

Er wagte kaum seinen Augen zu trauen. Wer aber be-
schreibt das Entzücken des armen Blinden, als er ver-
nahm, was er erhalten hatte! „Ich wusste es ja“, jubelte 
er, „ich wusste es ja, dass mein himmlischer Vater 
mir meine Bitte erfüllen würde, wenn ich nur Geduld 

hätte! Es ist das Buch meines Vaters, sein eigenes 
Geschenk!“ Damit drückte er das Evangelium an die 
Brust und küsste es lang und innig. Das erste, was die 
beiden Männer jetzt taten, war, dass sie niederknieten, 
um dem Herrn für diesen neuen Beweis seiner Liebe 
zu danken. Dann ging David sogleich an die Aufgabe, 
lesen zu lernen. Da er so viel Lust und Liebe an der 
Sache hatte, machte er rasche Fortschritte. In verhält-
nismäßig kurzer Zeit überwand er die großen Schwie-
rigkeiten und war bald imstande, wenn auch langsam, 
in seinem kostbaren Buch zu lesen.

Eines Tages – er konnte jetzt fließend lesen – kam er 
wieder zu seinem Lehrer und sagte: „Ich kann jetzt le-
sen. Nun möchte ich aber das Herrliche, was mir täg-
lich zuteil wird, nicht für mich allein behalten. Es gibt 
Hunderte in meinem Volk, die gerade wie ich nach 
diesem Buch verlangen.“ Und was, glaubt ihr, tat er 
dann? Am folgenden Morgen band er sich sein Buch 
um den Hals, ging auf die Straße und begann, indem 
er seinen Zeigefinger über die Zeilen gleiten ließ, mit 
lauter Stimme daraus vorzulesen. Einer der ersten 
Verse, die er las, war: „Ich bin der gute Hirte; der gute 
Hirte lässt sein Leben für die Schafe.“

Man kann sich denken, welch ein Aufsehen der Mann 
erregte. Einen Blinden auf der Straße lesen zu hören; 
ein solches Schauspiel gab’s nicht alle Tage. So fand 
er viele Zuhörer. Die meisten horchten allerdings nur 
aus Neugier. Viele lachten auch über ihn. Aber das 
kümmerte ihn nicht. Er war zufrieden zu wissen, dass 
auf diese Weise manche das Wort Gottes zu hören be-
kamen.

Und diese Liebe zu seinem Heiland und sein Wunsch, 
von ihm zu zeugen, erkaltete nicht. Nach einiger Zeit 
stellte sich David ganz in den Dienst des Herrn. Er 
ging von einem Ort zum andern und las überall Gottes 
Wort vor. Später wurde er Vorleser in einer Blindenan-
stalt, und viele seiner Leidensgefährten kamen durch 
ihn zum Glauben an den Herrn Jesus und wurden 
glückliche Kinder Gottes.

Wem von uns hat diese Geschichte nicht etwas zu sa-
gen? Ich denke, sie redet zu jedem persönlich. Dem 
einen sagt sie: Jesus, der gute Hirte, hat auch für dich 
sein Leben gelassen. Dem anderen: Wenn dieser arme 
blinde Hindu einen Weg fand, seinem Herrn zu die-
nen, sollte es dann nicht auch für dich eine Möglich-
keit dazu geben?

Aus: Samenkörner



6 e va n g e l i u m s  p o s au n e   |   F e b r ua r  2 0 2 6

Gottes treuer Haushalter sein zu dürfen, sollte 
jedem Kind Gottes wichtig sein. Ein Besitzer 
irdischer Güter weiß es sehr zu schätzen, wenn 

er einen treuen Verwalter hat, auf den er sich in allen 
Dingen verlassen kann. Er wird ihn gewiss für seine 
Treue, mit der er Hab und Gut wie sein eigenes verwal-
tet, reichlich belohnen und ihn ganz besonders ehren. 
In einem ähnlichen Verhältnis steht auch Gott zu de-
nen, die ihn lieben und bemüht sind, ihm zu dienen.

Doch wie können wir Gottes Verwalter sein? Das ist 
sehr einfach zu erklären. Blicken wir in das teure Wort 
Gottes hinein, so lesen wir z. B. in Lukas 19,11-27 das 
Gleichnis von den anvertrauten Pfunden. Unser Vater 
im Himmel hat jedem Menschen, ob Kind Gottes oder 
nicht, gewisse Fähigkeiten gegeben, sofern die Sünde 
nicht alles zerstört hat. Das kann eine schöne Stimme 
sein, eine besondere Begabung für Musik, eine gute 
Redegabe oder etwas anderes. Auch Menschen, die 
nicht nach Gott fragen, verwenden diese Gaben und 
gelangen dadurch oft zu großem Ansehen, Reichtum, 
Macht und Ehre. 

Doch dazu hat Gott uns nicht mit Gaben ausgestat-
tet, dass wir sie nur für Vergängliches und den Dienst 
der Sünde einsetzen. Nein, ein Kind Gottes wird sich 
immer die Frage stellen: „Wie verwende ich die mir 
anvertrauten Fähigkeiten am besten zur Ehre meines 
himmlischen Vaters?“ 

Dabei sind uns nicht nur Fähigkeiten anvertraut, son-
dern alles, was Gottes Güte uns schenkt – Geld, Gut 
und vieles andere –, und das nur für eine kurze Zeit. Ja, 
mit allem, selbst mit dem Wenigen, das wir besitzen, 
dürfen wir treue Haushalter Gottes sein.

Manche Menschen hat der Herr mit mehreren Gaben 
ausgerüstet. Von ihnen erwartet er auch mehr als von 
denen, denen er weniger anvertraut hat. In Lukas 12,48 
lesen wir: „Denn wem viel gegeben ist, bei dem wird 
man viel suchen; und wem viel anvertraut ist, von dem 
wird man umso mehr fordern“. Verwendet aber ein 
Kind Gottes die ihm anvertrauten Gaben nicht zur 
Ehre des Herrn, sondern zu seiner eigenen Ehre, oder 
gebraucht er sie gar nicht und vergräbt sie gleichsam, 
dann wird Gott ihm auch noch das nehmen, was er hat, 
und es einem anderen anvertrauen, der besser mit den 
Pfunden haushält.

Der Seelenfeind ist stets bemüht, uns lau und träge zu 
machen, wenn es darum geht, unsere Gaben für den 
Herrn einzusetzen. Er flüstert uns immer zu: „Du hast 
ja keine Zeit. Jetzt ist dieses, dann jenes noch zu tun. 
Wann kannst du da noch Zeit für Jesus haben?“ Man-
cher lässt sich durch dieses Geflüster des Feindes betö-
ren und meint: „Ich kann eben nicht. Ich habe doch für 
meine Mutter zu sorgen!“ 

Ein anderer glaubt, er könne seiner Familie wegen 
nicht im Reich Gottes mithelfen. Ein Dritter entschul-
digt sich, er müsse noch viel lernen, denn man müsse 
doch immer in der Erkenntnis fortschreiten. Man 
könnte bei diesen Ausreden wirklich sagen: „Satan, du 
hast deine Sache gut gemacht!“ Hier hat er ein treues 
Kind Gottes durch sein Streben nach Ehre und Anse-
hen lau gemacht. Dort hat er es sogar fertiggebracht, 
einen Diener Gottes wegen irdischer Dinge von dem 
wichtigsten Ziel abzubringen, nämlich teure Men-
schenseelen vom Verderben zu retten. Ein anderer 
ist durch die Versuchung, Geld zu verdienen, so weit 
gekommen, dass er wie Demas die Welt wieder liebge-
wonnen hat. 

Von diesen Seelen kann der Herr, trotz ihrer früheren 
Liebe zu seiner Sache, einst nicht sagen: „Wohl, du 
guter und treuer Knecht! Über weniges warst du treu, 
über vieles werde ich dich setzen; gehe ein in die Freu-
de deines Herrn“ (Matthäus 25,23 Elberfelder). Ja, das 
alles bringt Satan fertig. Darum sollten wir uns vor ihm 
hüten!

Knecht zu sein ist wohl manchmal bitter. Doch wie 
der Meister, so soll auch sein Jünger sein! Dürfen wir 
uns über unseren Meister stellen? Gewiss nicht. Er war 
auch Knecht. Und werden die, die ihm hier treu ge-
dient haben, nicht einmal reich belohnt werden? Lasst 
uns nicht matt und müde werden und uns nicht das 
Ziel verrücken lassen, nämlich das himmlische Kleinod 
zu erlangen. Lasst uns nicht auf die Schwierigkeiten 
blicken, sondern mutig in den Kampf ziehen. Wir strei-
ten nicht alleine. Der Herr geht uns im Kampf voran. 

Möge es unser aller Wunsch und ernstes Flehen sein, 
uns auch im Kleinsten als treue Haushalter Gottes zu 
erweisen!

H. Schulz 

Gottes treuer Haushalter



7F e b r ua r  2 0 2 6   |   e va n g e l i u m s  p o s au n e  

Lieber Leser, bist du bereit, einen Tadel anzunehmen, 
wenn jemand zu dir sagt: „Es ist nicht gut, was du 
tust!“? Bist du dann gekränkt? Oder überlegst du und 
nimmst den Tadel dankbar an?

Zu Jesu Zeit gab es zwei Gruppen: Die einen nahmen 
seinen Rat freudig an, die anderen verachteten ihn. 
„Und das ganze Volk, das ihn [Jesus] hörte, und die 
Zöllner gaben Gott Recht, indem sie sich mit der Taufe 
des Johannes taufen ließen. Aber die Pharisäer und 
die Gesetzesgelehrten verwarfen Gottes Ratschluss für 
sich selbst und ließen sich nicht von ihm taufen“ (Lu-
kas 7,29-30). 

In Römer 10,21 zitiert der Apostel Paulus die Worte 
Gottes an Israel: „Den ganzen Tag habe ich meine 
Hände ausgestreckt zu einem Volk, das ungehorsam ist 
und widerspricht.“

O, wie viele Menschen haben Gottes Wort gehört und 
die herrliche Einladung des Heilands vernommen! 
Aber sie haben es in den Wind geschlagen und abge-
lehnt, haben dagegen geredet und sind in ihrem Un-
gehorsam und Unglauben zugrunde gegangen – ewig 
verloren und von Gott verlassen.

Lieber Leser, ist es nicht ratsam und wichtig, auf Got-
tes Wort zu hören und es im Glauben anzunehmen? Ja, 
auch ich weiß und darf im Blick auf mein Leben sagen: 
„Sein Rat ist wunderbar, und er (Jesus) führt es herr-
lich hinaus!“

H. D. Nimz

Ein gesegneter Rat

In der Heiligen Schrift werden uns Menschen ge-
zeigt, die ausgezeichnete Anweisungen gaben.

Nach dem Auszug der Israeliten aus Ägypten kam 
Moses Schwiegervater, Jethro, und brachte Mose seine 
Frau Zippora und die beiden Söhne zu ihm. Da erzähl-
te Mose ihm, wie wunderbar Gott sie mit Zeichen und 
Wundern aus der Knechtschaft Ägyptens befreit hatte.

Am nächsten Tag richtete Mose das Volk und ver-
kündigte ihnen Gottes Rat. Als das Volk den ganzen 
Tag vor ihm stand und lange warten musste, weil sie 
einzeln vor ihn kamen, tadelte ihn sein Schwiegervater 
und sagte: „Es ist nicht gut, was du tust. Du wirst zu 
müde, dazu auch das Volk, das mit dir ist. Das Ge-
schäft ist dir zu schwer; du kannst es nicht allein aus-
richten“ (2. Mose 18,17-18).

Und nun folgt ein ausgezeichneter Rat, den Jethro gab: 
„Sieh dich aber unter dem ganzen Volk nach tüchtigen 
Leuten um ... Die setzte über sie als Oberste über tau-
send, über hundert, über fünfzig und über zehn, damit 
sie zu jeder Zeit für das Volk Gericht halten. Wenn 
es aber eine große Sache ist, sollen sie diese vor dich 
bringen, und über alle geringen Sachen sollen sie sel-
ber entscheiden“ (2. Mose 18,21-22).

Hier haben wir ein besonderes Beispiel dafür, wie Gott 
den Schwiegervater Moses benutzt hat, um einen für 
alle Zeit wertvollen Rat zu geben, der sich sowohl im 
natürlichen als auch im geistlichem Bereich segens-
reich auswirkt.



8 e va n g e l i u m s  p o s au n e   |   F e b r ua r  2 0 2 6

Mose hütete die Schafe seines Schwiegervaters 
nahe am Berg Horeb. Und während er sei-
nen täglichen Pflichten nachging, geschah 

etwas Ungewöhnliches. Mose beobachtete den bren-
nenden Busch und bemerkte, dass er nicht vom Feuer 
verzehrt wurde. Wir können uns leicht vorstellen, 
dass seine Neugierde dadurch geweckt wurde. Er trat 
näher, um besser sehen zu können, was eigentlich vor 
sich ging. Und da hörte er die Stimme Gottes aus der 
Feuerflamme: „Tritt nicht herzu, zieh die Schuhe aus 
von deinen Füßen; denn der Ort, auf dem du stehst, ist 
heiliges Land!“ (2. Mose 3,5). Mose war nun von heili-
ger Ehrfurcht ergriffen und verhüllte sein Angesicht. 

Dann sagte Gott zu ihm, dass er das Elend seines Vol-
kes in Ägypten gesehen und ihr Geschrei gehört habe 
und nun gekommen sei, um sie aus der Gewalt der 
Ägypter zu befreien. Nun wollte er Mose zu Pharao 
senden, und er sollte das Volk Israel aus Ägypten füh-
ren. 

Es ist nicht verwunderlich, dass Mose erstaunt ausrief: 
„Wer bin ich, dass ich zum Pharao gehe und die Kin-
der Israel aus Ägypten führe?“ (2. Mose 3,11). Aber 
Gott sagte: „Ich will mit dir sein“ (2. Mose 3,12). Mose 
brachte wohl noch viele Entschuldigungen vor, aber 
dann gehorchte er doch. 

Gottes Ruf ergeht oft an die Menschen, während sie 
ihren täglichen Pflichten nachgehen. Als Gott die Kin-
der Israel aus Ägypten führen wollte, berief er einen 
Hirten, der ganz allein in der Wüste seiner Beschäfti-
gung nachging.  

Auch ist dies nicht das einzige Mal, dass Gott einen 
Hirten rief. Als Gott einmal das Volk Juda warnen 
wollte, ihre sündhaften Wege zu verlassen, rief er ei-
nen anderen Hirten von seiner Herde hinweg, nämlich 
Amos aus Tekoa.  

Menschlich betrachtet würden wir denken, dass Gott 
hochbegabte Redner zu solchen Aufgaben berufen 

würde. Aber er weiß am besten, wer geeignet ist und 
wen er gebrauchen kann, denn er kennt auch die Fä-
higkeiten, die aktuell noch im Menschen verborgen 
sind. 

Wenn der Ruf Gottes an einen Menschen ergeht, wird 
der Ort für ihn zu einer heiligen Stätte. Die Stunde ist 
heilig, wenn Gott ruft. Als Jesus eines Tages am See 
Genezareth entlang ging, rief er zwei junge Fischer 
in seine Nachfolge. Und diese waren willig und bereit 
und verließen alles, um ihm zu folgen. 

Gott offenbart denen, die er beruft, seinen Willen. 
Dort am brennenden Busch wusste Mose ganz sicher, 
dass Gott ihn rief. Das, worauf es nun ankam, war die 
Bereitwilligkeit Moses, dem göttlichen Ruf Folge zu 
leisten. Mose hatte mehr gesehen als nur den brennen-
den Busch, er hatte erkannt, dass Gott ihm seinen Wil-
len offenbarte. Es lag nun an ihm, zu gehorchen. 

Gott beruft Menschen als seine Werkzeuge auf ver-
schiedene Weise. Er berief Jesaja im Tempel. Aber eins 
ist sicher, Gott beruft nur solche, die ihn lieben und 
denen die Sache Gottes und das Heil der Menschen 
am Herzen liegen.  

Gottes Ruf ergeht an Männer und Frauen und an jun-
ge Leute, die ein offenes Ohr für diesen göttlichen Ruf 
haben und willig sind, sich von ihm leiten zu lassen. 
Und Gott selbst stärkt die, die seinem Ruf Folge leis-
ten. Er beruft nicht nur Menschen, sondern er gibt 
ihnen auch die nötige Kraft und Gnade, diesem Ruf 
nachzukommen. Der Ruf Gottes zu einer schweren 
Aufgabe ist immer mit der Verheißung der Hilfe und 
des Beistandes Gottes verbunden. 

Der Apostel Paulus sagte: „Ich vermag alles durch 
den, der mich stark macht, Christus“ (Philipper 4,13). 
Wenn ein Mensch sich ganz Gott hingibt und sein ei-
gener Wille ganz in dem Willen Gottes aufgeht, kann 
Gott mit ihm sein und durch ihn wirken. Er wird ihm 
allezeit die nötige Kraft und Gnade verleihen. ▶

Der göttliche Ruf

„Als aber der Herr sah, dass er hinging, um zu sehen, 
rief ihm Gott aus dem Dornbusch zu: ‚Mose, Mose!‘ Er 
antwortete: ‚Hier bin ich!‘“ (2. Mose 3,4) 



9F e b r ua r  2 0 2 6   |   e va n g e l i u m s  p o s au n e  

Mose brachte viele Entschuldigungen vor. Er meinte, 
er könne eine solch große Aufgabe nicht ausführen. 
Doch Gott hatte schon alle Vorkehrungen getroffen. 
Er wollte mit ihm sein. Und das, was er Mose damals 
tief ins Herz einprägen wollte, das will er auch uns 
einprägen: die Wahrheit, dass Gott die Verantwortung 
auf sich nimmt und alles zum Sieg führt, wenn wir 
ihm vertrauen und gehorsam sind. 

Noch immer beruft Gott Nachfolger und Arbeiter für 
sein Werk. Er beruft Menschen aus dem einfachen 

Volk. Er offenbart ihnen seinen Willen. Er will, dass 
ein jedes seiner Kinder nach besten Kräften ein wah-
res Licht in dieser von Sünde umnachteten Welt ist.  

Erkennst du, lieber Leser, dass Gott auch dich gebrau-
chen will, um etwas für ihn und das Wohl und Heil 
deiner Mitmenschen zu tun? Wenn du in inniger Ge-
meinschaft mit Gott stehst, wird er dir zeigen, was du 
tun sollst. Und wenn du den Ruf Gottes vernimmst, 
dann mache es wie einst Mose: Folge dem göttlichen 
Ruf und tue, was Gott von dir will.

„Was hast du in deiner Hand, Mose?“ – 
„Nichts als einen Stab, Herr, mit dem ich 
meine Herde weide.“ – „Nimm ihn und 
gebrauche ihn für mich!“ – Mose tat es, und 
es geschahen wunderbare Dinge, wie sie 
Ägypten und seine Könige noch nie gesehen 
hatten. –

„Was hast du in deiner Hand, Maria?“ – 
„Nur ein Fläschchen mit Salböl, Herr. Ich 
will es Jesus weihen.“ – Sie tat es, und der 
Duft erfüllte nicht nur das ganze Haus, in 
dem sie war, sondern ihre Liebestat erhebt 
noch heute die Herzen in der ganzen Chris-
tenheit. –

„Arme Witwe, was hast du in deiner Hand?“ 
– „Nur zwei Scherflein, Herr. Es ist sehr 
wenig, aber ich möchte es für dich und dein 
Werk geben.“ – Sie tat es, und ihre Opfer-
freudigkeit hat schon manches Herz bewegt, 
sein Gut dem Herrn zu weihen. –

„Tabea, was hast du in deiner Hand?“ – 
„Nur eine Nadel, Herr.“ – „Nimm sie und 
gebrauche sie in meinem Dienst.“ – Sie tat 
es, und die Armen in Joppe wurden durch 
ihre Liebe gekleidet. Und noch heute ist sie 
ein Vorbild. –

Wohnen Gnade und Friede in dir, gläubiges 
Herz, so gleichen sie einem Wohlgeruch 
in einem goldenen Gefäß. Doch das Gefäß 
muss geöffnet werden, damit der Duft die 
Luft erfüllen kann. Bist du reich, so sei hilf-
reich. Bist du arm, so tröste. Bist du ohne 
Einfluss, so liebe. Bist du einsam und allein, 
so bete. 

Sei stets jemand, der gibt oder zumindest 
geben möchte. Denn auch ein gutes Wort, in 
aller Einfalt gesprochen, ist eine Gabe. Auch 
Höflichkeit und Gefälligkeit sind Gaben. 
Selbst ein Lächeln des Dankes oder der Auf-
munterung ist eine Gabe.

Gebrauche, was du hast!



10 e va n g e l i u m s  p o s au n e   |   F e b r ua r  2 0 2 6

Kinder Gottes, die durch die Wiedergeburt zu 
geistlichem Leben gekommen sind, tragen zwei 
Leben in sich: ein natürliches und ein geist-

liches. Beide brauchen Pflege. So wie das natürliche 
Leben ohne Arbeit, Ordnung und Versorgung ver-
kümmert, gilt das auch für das geistliche Leben. Auch 
dieses kann in Not geraten, in Krisen und sogar in 
ausweglose Situationen. 

Geistliche Arbeitslosigkeit schadet unserer Seele nach-
haltig. Das wissen wir eigentlich. Und doch erleben 
wir mit Erschrecken diese Entwicklung in vielen Ge-
meinden. Woran liegt das? Haben wir den gesunden, 
geistlichen Boden verloren? 

Jesus selbst sagt in Matthäus 13,38: „Der Acker ist die 
Welt.“ Gott hat seiner Gemeinde ein klares Arbeits-
feld gegeben: die Seelen unserer Mitmenschen. Der 
Prophet Jesaja beschreibt den Messias so: „Weil seine 
Seele sich abgemüht hat, wird er seine Lust sehen und 
die Fülle haben. … Darum will ich ihm an den Großen 
Anteil geben, und er soll mit Starken die Beute teilen“ 
(Jesaja 53,11–12).  

Wir denken an den großen Auftrag Jesu: „Geht hin in 
die ganze Welt und verkündigt das Evangelium der 
ganzen Schöpfung“ (Markus 16,15). Kann man wirk-
lich von geistlicher Arbeitslosigkeit sprechen, wenn 
Gottes Kinder diesen Auftrag ernst nehmen und ihm 
folgen? Oder ist uns diese Arbeit zu mühsam, zu un-
bequem, zu „dornig“ geworden? Allzu leicht sucht 

man Ersatz: in reiner Theorie, in trockener Dogmatik, 
im geschäftigen Vereinsleben, im bloßen Besuch von 
Veranstaltungen oder in einem Gottesdienst, der zur 
Gewohnheit geworden ist. 

Doch Gottes Volk kann nur wachsen und aufblühen, 
wenn es zu seinem eigentlichen Arbeitsfeld zurück-
kehrt. Dort liegt die Arbeit, von der sich die Seele 
nährt und durch die sie geistlich reich wird. 

Liebes Kind Gottes: Wenn du diese Arbeit durch an-
dere Beschäftigungen verlernt hast, dann kehre heute 
zurück. Gott hat auch dir ein eigenes „Stück Land“ 
anvertraut. Er hat dich mit Menschen zusammenge-
bracht, die heilsbedürftig sind. Du wirst dann nicht 
mehr über geistliche Leere oder inneren Hunger kla-
gen. Denn Arbeit nährt. An Seelen aber kann man nur 
mit der eigenen Seele arbeiten. 

Lass den Ballast der Welt los – und du wirst Zeit ge-
winnen für diese fruchtbare Aufgabe. Auf dem Acker 
„Welt“ ist noch Raum: Raum für deine Seelenarbeit, 
deine Gebete, dein Ringen, deine Hingabe; Raum für 
deine Gaben und deine Kraft. 

Darum: Greif neu zu Pflug und Egge. Wage dich wie-
der ans Säen und Ernten. Denn „köstlich“ ist dein 
geistliches Leben erst dann, wenn es „Mühe und Ar-
beit“ ist! 

W. Waurich   

Geistliche Arbeitslosigkeit

„… und wenn es köstlich gewesen ist, dann ist es Mühe und Arbeit gewesen“ 
(Psalm 90,10) 



11F e b r ua r  2 0 2 6   |   e va n g e l i u m s  p o s au n e  

Du bist interessiert?
Dann wende dich vertrauensvoll in einem persönlichen Gespräch an deinen Schöpfer und Retter. Bitte ihn um 
die Zuteilung einer Aufgabe für dich. Solltest du die Voraussetzungen erfüllen, kannst du mit einer Zusage  
rechnen.

S t e l l e n a u s s c h r e i b u n g
Reich Gottes – 

im Dienst des Schöpfers des Universums

Erntehelfer dringend gesucht!
Du bist ein wiedergeborenes Kind Gottes, voll Heiligen Geistes und brennst in Liebe für Gott und deine Mit-
menschen? Dann ist diese Stelle sicher etwas für dich!

Das Reich Gottes benötigt dringend weitere Mitarbeiter. Zahlreiche Menschen sind noch immer in Unkenntnis 
darüber, was Jesus für sie getan hat. Die gute Botschaft des Evangeliums muss unter unseren Arbeitskollegen, 
Nachbarn, Freunden und sogar bis ans Ende der Welt verbreitet werden.

Viele Seelen haben keinen Frieden, obwohl sie sich danach sehnen. Nach wie vor gelingt es dem Teufel, Men-
schen in der Sünde gefangen zu halten. Ihre Fesseln können nur durch die Gnade unseres großen Gottes gelöst 
werden. 

In der Kinderstunde, Jugendarbeit und in den Gemeinden sollen die Gläubigen durch die Unterrichtung der 
biblischen Prinzipien und Wahrheiten auf ein heiliges und Gott wohlgefälliges Leben vorbereitet werden. Durch 
die Vermittlung der schriftgemäßen Lehre sollen sie jeder Anforderung gewachsen sein und vorbereitet werden, 
alles zu tun, was gut und richtig ist.

Dein Profil:
•	 Ein neues Herz
•	 Eine völlige Hingabe deines ganzen Lebens 

für Gott
•	 Voll Heiligen Geistes
•	 Liebe zu Gott und deinen Mitmenschen
•	 Guter Ruf
•	 Bereitschaft Verantwortung zu übernehmen
•	 Opferbereitschaft
•	 Teamfähigkeit
•	 Gute Bibelkenntnis
•	 Demut 

 

Das erwartet dich:
•	 Keine festen Arbeitszeiten
•	 Arbeit im Team
•	 Einsatzgebiet entsprechend deinen Gaben
•	 Übertragung von Verantwortung
•	 Möglichkeiten zur Weiterentwicklung
•	 Vom Geist geleitete Arbeitsorganisation
•	 Steuerfreie nachgelagerte Vergütung im Him-

mel



12 e va n g e l i u m s  p o s au n e   |   F e b r ua r  2 0 2 6

Gottes Mitarbeiter

„Denn wir sind Gottes Mitarbeiter ...“ (1. Korinther 3,9)

Es ist ein wunderbarer Beruf, Gottes Mitarbeiter 
zu sein. Der Gedanke, dem allmächtigen, heili-
gen Gott in seinem großen Liebeswerk dienen 

zu können und sein Mitarbeiter zu sein, sollte uns mit 
tiefer Ehrfurcht erfüllen.

Gottes Arbeitsfeld ist sehr groß. Jesus gebot seinen 
Jüngern: „Geht hin in die ganze Welt und predigt das 
Evangelium der ganzen Schöpfung“ (Markus 16,15). 
Und in Johannes 4,35 sagt der Herr: „Macht eure Au-
gen auf und seht auf die Felder! Denn sie sind schon 
weiß zur Ernte.“

Die ganze Welt ist das Missionsfeld der Kinder Gottes. 
Jesus verglich dieses Feld einmal mit einem Weinberg. 
Er sagte: Ein Hausvater ging früh morgens aus, um 
Arbeiter für seinen Weinberg zu mieten. Die er fand, 
stellte er für einen Denar ein und schickte sie hin, 
um für ihn zu arbeiten. Das tat er auch um die dritte, 
sechste, neunte und elfte Stunde (vgl. Matthäus 20,1-
16). 

Ohne Zweifel ist der Herr des geistlichen Weinbergs 
auch schon bei dir gewesen und hat dich eingeladen, 
für ihn zu arbeiten. Hast du dich schon einmal in dem 
Weinberg Gottes umgeschaut, was es dort für dich zu 
tun gibt? Die Arbeit ist sehr vielseitig, und niemand 
ist überflüssig. Für jedes Kind Gottes gibt es viel zu 
tun. Der Heiland hat das größte Interesse daran, dich 
zu beschäftigen. Aber du darfst nicht einfach so drauf-
losarbeiten, wie es dir gefällt. Du musst in Überein-
stimmung mit dem Wort und dem Geist Gottes wir-
ken. Der Heilige Geist wird nur die Arbeit segnen, die 
durch ihn selbst gewirkt ist.

Vielleicht hast du deine eigene Vorstellung davon, wie 
du für Gott arbeiten möchtest, und willst nur Dinge 
tun, die dir aus irgendeinem Grund angenehm sind. 
Doch ein solches Handeln ist Gott nicht angenehm. 
Sicherlich hast du schon einmal empfunden, dass der 
Geist Gottes dich zu einer Arbeit für ihn getrieben 
hat. Man darf seiner Stimme nicht widerstehen. Eine 
völlige Unterordnung unter die Leitung des Heiligen 
Geistes bewahrt und hilft uns, ergeben zu sein. Es ist 
etwas Wunderbares im Reich Gottes, dass hier der 
Heilige Geist selbst die Gaben unter den Kindern Got-

tes verteilt. Ja, „das alles aber wirkt derselbe eine Geist 
und teilt einem jeden das Seine zu, wie er will“ (1. Ko-
rinther 12,11). Hier geht es nicht nach jemandes Lau-
fen oder Wollen, sondern nach der weisen Fürsorge 
eines großen Gottes, der weiter schaut als wir. Er stellt 
seine Arbeiter auf den Platz, wo er sie haben will, und 
rüstet sie entsprechend mit seinen Gaben aus.

Sind wir bereit, uns als seine Mitarbeiter unter seine 
Zucht und Ordnung zu stellen, oder wollen wir allei-
ne arbeiten? Im letzteren Fall kann der Segen Gottes 
nicht mit uns sein. O, möchten wir es doch lernen, 
mit Gott zusammenzuarbeiten, wie er es will, und das 
Licht nicht unter den Scheffel stellen! Denke daran, 
dass wir verantwortlich sind für das Pfund, das uns 
die Liebe Gottes anvertraut hat.

Jedes Kind Gottes sollte für seinen Heiland arbeiten, 
solange es Tag ist und Gott ihm Leben und Gesundheit 
gibt. Wenn die Zeit auf dieser Erde vorüber ist, kann 
nichts mehr getan werden. In Johannes 11,9 heißt es: 
„Hat nicht der Tag zwölf Stunden?“ Welche Stunde 
ist es für dich in diesem Augenblick? Bist du noch am 
Morgen deines Lebens, in deiner Jugendkraft? Dann 
sei dankbar! Du kannst noch viel für deinen Heiland 
tun. Er bittet dich: „Geh in meinen Weinberg zur Ar-
beit!“ Du hast, so Gott will, noch einen ganzen Tag 
vor dir. Nutze die Zeit, denn sie vergeht so schnell! 
Darum lass dich zubereiten in der Schule des Heili-
gen Geistes. Ihr lieben, jungen Christen, euch ruft der 
Heilige Geist ganz besonders zur Arbeit. Ihr sollt einst 
das Werk des Herrn weiterführen und den Menschen 
weiter von der Liebe Gottes erzählen. Kommt, ihr habt 
ein besonders großes Vorrecht. Euch ruft der Herr zur 
ersten Stunde!

Und ihr, die ihr um die dritte Stunde gerufen seid, 
auch ihr habt noch ein gesegnetes Vorrecht, Gott zu 
dienen. Hört, wie euch der Hausvater ruft: „Geht ihr 
auch hin in den Weinberg, ich werde euch geben, was 
recht ist.“

Am Ende des Tages, zur elften Stunde, kommt der 
Hausvater noch einmal auf den Markt und sieht noch 
einige müßig stehen. Da spricht er zu ihnen: „Was 
steht ihr hier den ganzen Tag untätig herum?“ Klingt ▶



13F e b r ua r  2 0 2 6   |   e va n g e l i u m s  p o s au n e  

nicht schon ein Erstaunen aus dieser Frage des Haus-
vaters, dass diese Leute den ganzen Tag keine Arbeit 
gefunden haben? Wie viel Arbeit muss doch dieser 
Hausvater haben, dass er so gerne alle in den Wein-
berg senden will! Sie antworten ihm: „Es hat uns nie-
mand eingestellt.“ Doch der Hausvater lässt sie nicht 
stehen, weil der Tag schon bald vorüber ist, sondern 
lädt auch sie ein: „Geht ihr auch hin in den Weinberg, 
und was recht ist, werdet ihr bekommen.“

Ja, lieber Freund, der du zur elften Stunde gekommen 
bist, auch für dich gibt es noch etwas zu tun. Aber 
geh schnell an die Arbeit, denn bald ist es für dich zu 
Ende! O komm, dass du nicht einst mit leeren Hän-
den vor dem Herrn stehst. Auch du wirst noch deinen 
Lohn bekommen.

Und jetzt heißt es weiter: „Als es nun Abend wurde, 
sagte der Herr des Weinbergs zu seinem Verwalter: 
Rufe die Arbeiter und gib ihnen den Lohn und fang 
bei den letzten an bis zu den ersten. Da kamen die, 
die um die elfte Stunde eingestellt worden waren, und 
jeder bekam einen Denar. Als aber die Ersten kamen, 
meinten sie, sie würden mehr bekommen; und sie 
bekamen auch jeder einen Denar. Und als sie den be-
kamen, murrten sie gegen den Hausherrn und sagten: 
Diese Letzten haben nur eine Stunde gearbeitet, und 
du hast sie uns gleichgemacht, die wir des Tages Last 
und die Hitze getragen haben. Er antwortete einem 
von ihnen: Mein Freund, ich tue dir nicht Unrecht. 

Bist du nicht mit mir einig geworden um einen Denar? 
Nimm, was dir gehört, und geh! ... Oder ist es mir 
nicht erlaubt, mit meinem Eigentum zu tun, was ich 
will? Ist dein Auge neidisch, weil ich so gütig bin?“ 
(Matthäus 20,8-15).

Dieser Hausvater wendet scheinbar einen eigenartigen 
Maßstab an. Wenn wir jedoch seine Antwort sorgfältig 
betrachten, werden wir erkennen, dass es die einzig 
richtige ist: „Bist du nicht mit mir einig geworden um 
einen Denar?“ Weist seine Äußerung: „Ist dein Auge 
neidisch, weil ich so gütig bin?“ nicht auch uns auf 
eine Gefahr hin, in dieselbe Anfechtung zu geraten?

Wie sieht nun dieser Maßstab aus, nach dem Gott 
die Arbeit seiner Kinder belohnt? Paulus schreibt 
in 2. Korinther 5,14: „Die Liebe Christi drängt uns“. 
Dies ist das selige Geheimnis all derer, die aus Liebe 
zum Herrn ihre Pflicht tun. Diese Liebe war auch die 
Triebfeder im Leben des Apostels in all seinen Bemü-
hungen, Kämpfen und Leiden. Sie machte seine Arbeit 
Gott angenehm und den Menschen wertvoll. 

„Mitarbeiter Gottes“ - in diesen wenigen Worten liegt 
so viel! Sie sollten uns zum ernsten Nachdenken brin-
gen. Möchten wir uns dieses Berufes würdig erweisen! 
„Die mit Tränen säen, werden mit Freuden ernten. 
Sie gehen hin und weinen und tragen edlen Samen 
und kommen mit Freuden und bringen ihre Garben“ 
(Psalm 126,5-6).



14 e va n g e l i u m s  p o s au n e   |   F e b r ua r  2 0 2 6

Ihr seid meine Zeugen

Wenn wir das schätzen, was der Herr Jesus 
für uns getan hat, ist es auch ganz natürlich, 
dass wir davon zeugen. Die Apostel sag-

ten: „Wir können’s ja nicht lassen, dass wir nicht reden 
sollten, was wir gesehen und gehört haben“ (Apostel-
geschichte 4,20). So wird es auch uns drängen, von 
dem zu reden, was wir erfahren haben, wenn wir das 
erlangte Heil wertschätzen. Ist der Mensch nicht ohne-
hin geneigt, von dem zu reden und zu zeugen, was ihm 
wertvoll ist? „Denn wes das Herz voll ist, des geht der 
Mund über“ (Lukas 6,45). 

Wir alle sind Zeugen, entweder für den Herrn Jesus 
oder für den Teufel. Jesus sagt: „Niemand kann zwei 
Herren dienen: entweder er wird den einen hassen und 
den andern lieben, oder er wird dem einen anhangen 
und den andern verachten. Ihr könnt nicht Gott dienen 
und dem Mammon“ (Matthäus 6,24).  

Um gute Zeugen zu sein, braucht es ein klares Ver-
ständnis dessen, was wir bezeugen. Ebenso ist über-
zeugendes Beweismaterial erforderlich, damit unser 
Zeugnis Gewicht hat. Dieses Beweismaterial kann 
nur aus einer zuverlässigen Quelle stammen. Wer ein 
fruchtbarer Zeuge für Christus sein möchte, benötigt 
daher einen klaren Begriff vom biblischen Heilsplan. 
Mehr noch: Wir müssen das Heil, das Christus er-
worben hat, persönlich besitzen. Ein heiliges und got-
tegeweihtes Leben sowie eine herzliche Bereitschaft, 
den Willen Gottes zu tun, gehören untrennbar dazu. 
Ebenso ist eine ständige innere Bereitschaft nötig, „zur 
Verantwortung gegen jedermann, der Grund fordert 
der Hoffnung, die in uns ist“ (1. Petrus 3,15). 

Unser Leben sollte jederzeit mit unserem Bekenntnis 
übereinstimmen, damit die Welt erkennt, dass wir das 
besitzen, wovon wir reden. Das Zeugnis gewinnt an 
Glaubwürdigkeit, wenn es durch die Tat bestätigt wird 
und sichtbar wird, dass wir die Gnade Gottes, die wir 
rühmen, selbst erfahren haben. Wo Leben und Zeugnis 
auseinanderklaffen, verliert das Wort seine Kraft. Die 
Menschen spüren sehr schnell, wenn Wandel und Be-
kenntnis nicht miteinander übereinstimmen. 

Der weise König Salomo zählte falsche Zeugen zu den 
Dingen, die Gott hasst. In Sprüche 19,5 lesen wir: „Ein 
falscher Zeuge bleibt nicht ungestraft; und wer Lügen 
frech redet, wird nicht entrinnen.“ Möge Gott uns al-
len helfen, dass wir keine falschen Zeugen sind! Ist es 

nicht ebenfalls ein falsches Zeugnis und letztlich eine 
Lüge, wenn ein Mensch eine Form der Gottseligkeit 
annimmt, aber ihre Kraft verleugnet (vgl. 2. Timotheus 
3,5)?  

„Ein wahrhaftiger Zeuge errettet Seelen“ (Sprüche 
14,25 Elberfelder). Doch wer ist ein wahrhaftiger und 
treuer Zeuge in geistlicher Hinsicht? Es ist der, dessen 
Leben allezeit mit seinem Bekenntnis übereinstimmt 
und der sich auch angesichts von Unglauben und Wi-
derstand nicht scheut, den ganzen Rat Gottes zu be-
zeugen. Kurz gesagt: Es ist ein Mensch, der unter allen 
Umständen und Verhältnissen bereit ist, für unseren 
Herrn und Heiland zu zeugen. 

Zeuge für den Herrn zu sein, bedeutet mehr, als nur in 
der Versammlung aufzustehen und ein Zeugnis abzu-
legen oder ein Zeugnis zur Veröffentlichung zu schrei-
ben. Um rechte Zeugen zu sein, muss das Wort Gottes 
stets unsere Richtschnur sein. Ebenso sollte ein deut-
licher Unterschied zwischen uns und der Welt erkenn-
bar sein, wenn unser Zeugnis einen Wert haben soll. 
Besonders unsere Liebe zueinander als Kinder Gottes 
darf ein lebendiger Beweis dafür sein, dass wir dem 
Herrn gehören. „Daran wird jedermann erkennen, dass 
ihr meine Jünger seid, wenn ihr Liebe untereinander 
habt“ (Johannes 13,35). Wir dürfen nicht vergessen, 
dass der Einfluss, den jeder von uns ausübt, ein dau-
erhaftes Zeugnis ist – entweder für das Gute oder für 
das Böse. Dieser Einfluss reicht oft über unser Leben 
hinaus. Besonders auf unsere Familienangehörigen und 
diejenigen, die engen Kontakt mit uns haben, üben wir 
einen beständigen Einfluss aus. Wie wichtig ist es da-
her, dass wir voll und ganz dem Herrn ergeben sind! 

Manch einer mag einwenden: „Es hat keinen Zweck, 
für den Herrn zu zeugen. Die Menschen nehmen es 
doch nicht an.“ Nun, selbst wenn die Mehrheit der 
Menschen es nicht annimmt, sollte uns das überra-
schen? Ging es nicht dem Herrn Jesus selbst so? Sein 
Zeugnis war das lebendigste und überzeugendste, das 
je abgelegt wurde. Aber haben alle an ihn geglaubt? 
Sie glaubten nicht einmal, als sie die Werke sahen, die 
er tat. Hat Jesus aufgehört zu zeugen, weil die große 
Mehrheit der Menschen sein Zeugnis nicht annahm? 
Nein, er hat weiter gezeugt und gewirkt und seine Jün-
ger ermutigt, es ihm gleichzutun. Wenn wir aufhören 
zu zeugen, können wir nicht erwarten, Seelen für den 
Herrn zu gewinnen. ▶



15F e b r ua r  2 0 2 6   |   e va n g e l i u m s  p o s au n e  

Paulus ermahnt Timotheus, sich des Zeugnisses des 
Herrn nicht zu schämen (2. Timotheus 1,8). Diese 
Mahnung gilt auch uns. Warum sollten wir uns schä-
men, für ihn zu zeugen, der so viel für uns getan hat? 
Würde sich ein Mensch schämen, die Fähigkeit eines 

Arztes zu rühmen, der ihm geholfen hat? Warum soll-
ten wir uns als Kinder Gottes schämen, die Kraft und 
Gnade Gottes zu rühmen? Es ist unsere Pflicht, für den 
Herrn zu zeugen. Die Folgen können wir getrost ihm 
überlassen.

Ein königlicher Diener

Wie oft hat mich in den vielen Jahren, in 
denen ich das  Wort Gottes gelesen habe, 
das Leben des Propheten Jeremia beein-

druckt. Schon in seinen jungen Jahren hatte der Herr 
ihn wunderbar berufen: „Ich kannte dich, noch bevor 
ich dich im Mutterleibe bereitete, und sonderte dich 
aus, bevor du von der Mutter geboren wurdest, und 
habe dich geheiligt und zum Propheten für die Völker 
bestimmt“ (Jeremia 1,5). Viele Jahre hat er treu das 
Volk Israel ermahnt, gewarnt und ihnen ihre Sünde 
und ihren Ungehorsam gezeigt. „Aber sie gehorchten 
nicht, hörten nicht einmal zu; sondern jeder ging im 
Starrsinn seines bösen Herzens“ (Jeremia 11,8).

Ja, bereits in den ersten Jahren seines Dienstes rotteten 
sich einige Männer aus Jeremias Geburtsort Anatot 
zusammen, schmiedeten Mordspläne und wollten ihn 
töten. Doch der Prophet musste dem Volk weiterhin 
die Botschaft überbringen, dass Gott Nebukadnezar, 
den König von Babel, als Strafe für ihre Gottlosigkeit 
gebrauchen würde, um Jerusalem zu erobern und zu 
verwüsten, ja, viele zu töten und auch viele nach Babel 
in die Verbannung zu bringen. 

Aber diese Predigt ärgerte die Fürsten des Königs, 
und in ihrer Bosheit „nahmen sie Jeremia und warfen 
ihn in die Zisterne Malkijas, des Königssohns, die am 
Vorhof des Gefängnisses war, und ließen ihn an Seilen 
hinab in die Zisterne, in der nicht Wasser, sondern 
Schlamm war; und Jeremia sank in den Schlamm“ 
(Jeremia 38,6). Sollte der Prophet nun umkommen 
und ein jämmerliches Ende nehmen? Nein und aber-
mals nein! Gott hatte bereits seit längerer Zeit einen 
besonderen Diener auserwählt. Wir lesen: „Als aber 
Ebed-Melech, der Kuschit, ein Kämmerer im Haus 
des Königs, hörte, dass man Jeremia in die Zisterne 
geworfen hatte, … ging Ebed-Melech aus dem Haus 
des Königs und redete mit dem König und sagte: Mein 

Herr und König, die Männer handeln verwerflich an 
dem Propheten Jeremia, indem sie ihn in die Zisterne 
geworfen haben, in der er an Hunger sterben muss ...“ 
(Jeremia 38,7-9). 

Wer war dieser Ebed-Melech? – Einige beschreiben 
ihn: „ein Ethiopier, ein Kuschit, ein Ausländer“, der 
als Kämmerer am Königshof diente. Ja, wer war dieser 
Fremdling? Über viele Jahre habe ich das gelesen, aber 
jetzt, in diesen Tagen, fragte ich mich: Was bedeutet 
sein Name im Urtext? Ebed-Melech heißt „königlicher 
Diener“ oder „ein Diener des Königs“.

Und dieser hat einen königlichen Dienst getan. Denn 
er war es, der zum König ging und dann 30 Männer 
aussuchte, die den Propheten mit Seilen und alten 
Lumpen aus der Grube herausholten, dass er nicht 
sterben musste.

Tausende Israeliten hörten die Botschaften des Pro-
pheten und glaubten ihm nicht! Hier aber war ein 
Fremdling, der auf die Worte Jeremias achtete und 
sie in seinem Herzen aufnahm. Er glaubte dem Wort, 
setzte sich für die Wahrheit ein und wurde ein Hel-
fer in größter Not. – Ja, ein königlicher Diener, der 
dann auch einen königlichen Lohn empfing. Noch 
bevor Nebukadnezar die Stadt eroberte, durfte Jere-
mia Ebed-Melech trösten und ihm die Botschaft von 
Gott verkündigen: „Denn ich werde dir helfen, dass 
du nicht durchs Schwert fallen wirst, sondern du wirst 
dein Leben wie eine Beute bekommen, weil du mir 
vertraut hast, spricht der Herr“ (Jeremia 39,18).

Lieber Leser, möchtest du nicht auch ein königlicher 
Diener sein – ein treuer Diener des Höchsten – Gottes 
Diener?

H. D. Nimz



16 e va n g e l i u m s  p o s au n e   |   F e b r ua r  2 0 2 6

Er führte Saulus zu den Brüdern, als sie sich vor ihm 
fürchteten (Apostelgeschichte 9,26–28). Welch ein 
Segen wurde Saulus, der später Paulus hieß, für den 
Dienst der ganzen Gemeinde! Barnabas war ein Mann 
von großem Glauben, erfüllt mit dem Heiligen Geist 
und konnte viele in der Gemeinde segnen und stärken 
(Apostelgeschichte 11,22–26). Durch sein Zeugnis und 
seine Taten fügte der Herr viele neue Seelen zur Ge-
meinde hinzu. 

Sind wir ein Segen für diejenigen, die in unseren Ge-
meinden arbeiten, die freiwillig ihre Zeit geben, um 
den Dienst der Gemeinde zu fördern? Dies schließt 
nicht nur den Prediger und seine Familie ein, sondern 
auch Sonntagsschullehrer, Jugendleiter, Chordirigen-
ten, Küchenhelfer und viele andere.   
Lasst uns wie Philemon sein, der Paulus in seinem 
Dienst sehr erquickte. Wir lesen von Philemon, dass er 
eine große Liebe zu allen Heiligen hatte. Das Ergebnis 
war: 

Ermutigst du andere, wenn
…dein Nachbar seine Arbeit verliert?
…ein Freund einen Unfall hat?
…ein Verwandter krank wird?
…ein junger Mensch ein Leid erfährt?
…jemand seinen Glauben an Gott verliert?

 
Viele Menschen achten auf die Fehler und Mängel 
anderer im Leben. Sie sind schnell bereit, andere zu 
verklagen und Klatsch zu verbreiten. Doch sollten wir 
nicht besser für denjenigen beten, der einen Fehler ge-
macht hat, und ihn, wo nötig, mit Gnade und in Liebe 
zurechtweisen? Ist es nicht weise, „schnell zum Hören, 
langsam zum Reden“ (Jakobus 1,19) zu sein? 

Als Christen, die Christus als ihren Herrn und Hei-
land haben, sollen wir solche sein, die andere segnen 
und ermutigen. - Wie Barnabas, der Sohn des Trostes, 
es tat: Da er einen Acker hatte, verkaufte er ihn, um 
den Bedürftigen zu helfen (Apostelgeschichte 4,37). ▶

Gelebte Ermutigung



17F e b r ua r  2 0 2 6   |   e va n g e l i u m s  p o s au n e  

„Denn wir haben große Freude und Trost an deiner 
Liebe, weil die Herzen der Heiligen durch dich er-
quickt wurden, Bruder“ (Philemon 7). 

Kann das auch von unserem Dienst an unseren Brü-
dern und Schwestern in Christus gesagt werden? 

Es gab eine Zeit in unserem Dienst, in der wir sehr 
entmutigt waren. Während der Missionsarbeit in 
Mexiko gingen wir durch eine sehr schwere Zeit. Es 
schien, als käme eine Schwierigkeit nach der ande-
ren – sowohl in der Schule als auch in der Gemeinde. 
Schließlich wurde mir alles zu viel, und ich wurde see-
lisch und körperlich sehr schwach. 

Eines Morgens lag ich zu Hause auf dem Sofa, unfähig, 
meine Aufgaben in der Gemeinde zu erfüllen. Ich war 
erschöpft und geistlich ausgelaugt. Ich betete: „O Herr, 
wie soll ich weitergehen?“ Da klopfte es an der Tür – 
eine liebe Schwester kam, um uns zu besuchen. 

Meine Frau öffnete die Tür und begrüßte sie. Sie re-
deten eine Weile, dann riefen sie mich hinzu. Die 
Schwester sagte, sie habe an diesem Morgen für uns 
gebetet und dann empfunden, uns ein Gedicht zur 
Ermutigung zu bringen. Dann las sie uns folgendes 
Gedicht vor: 

Ich sprach ein Gebet für dich heut’
und weiß, Gott hat’s gehört;
Ich fühlte’s tief in meinem Herz,
obgleich kein Wort er mir gewährt.
Ich bat nicht um Reichtum, nicht um Ruhm,
das wäre dir nicht wert;
Ich bat um Schätze, ewig schön,
die Gott allein beschert.
Ich bat, dass er dir nahe sei,
nun, da du ferne gehst;
dass er dir all seinen Segen geb’
und sein Licht dir den Weg erhellt.
Ich bat um Freude dir im Leid,
in großem wie im kleinen Tun;
doch dass du stets sein Lieben spürst,
das war mein Beten nun. 

(Verfasser unbekannt) 

Welch ein Segen waren diese Worte für uns! Unsere 
Herzen wurden erhoben, als sie uns diese wunderba-
ren Worte des Trostes brachte. Sie hatte nicht nur für 
uns gebetet, sondern war gekommen, um sie uns per-
sönlich mitzuteilen. 

Mit dankbarem Herzen gedenken wir an jenen Tag der 
Gnade, an dem sie uns so viel Liebe erwies. Ich konnte 
meinen Dienst mit neuer Freude und gestärktem Her-
zen fortsetzen. 

Welch eine Ermutigung war auch die Gemeinde in 
Thessalonich für die Ausbreitung des Evangeliums in 
den ersten Tagen der Gemeinde! Paulus schreibt mit 
Freude in 1. Thessalonicher 1,2-3: „Wir danken Gott 
allezeit für euch alle und denken an euch in unseren 
Gebeten und bedenken beständig euer Werk im Glau-
ben, eure Arbeit in der Liebe und eure Geduld in der 
Hoffnung auf unsern Herrn Jesus Christus, vor Gott, 
unserm Vater.“ 

Was können wir tun, um andere zu segnen? Bete für 
diejenigen, die in Not sind, und wenn der Heilige 
Geist dich drängt, etwas für sie zu tun, so handle da-
nach. Das kann eine Botschaft der Hoffnung sein, ein 
Besuch, ein Anruf, ein Geschenk, ein Lächeln, ein of-
fenes Ohr, ein Gebet oder eine freundliche Tat – und 
vieles mehr. 

Denke daran, dass der Herr verheißen hat, uns zu seg-
nen, wenn wir im Glauben handeln, ja, selbst wenn 
wir nur einem Durstigen einen Becher kalten Wassers 
geben (Matthäus 10,42)! 

Lasst uns einander in der Liebe Christi ermutigen, 
während wir ihm dienen. Der Herr vermag jede Situ-
ation zum Guten zu wenden und unsere Herzen so zu 
stärken, dass wir den guten Kampf des Glaubens wei-
terführen können. 

Gott segne dich reichlich und mache dich zu einem 
Ermutiger im Glauben! 

Harry Klinger, Winnipeg (CA)



18 e va n g e l i u m s  p o s au n e   |   F e b r ua r  2 0 2 6

Die Familie Werner hat vor Kurzem etwas sehr 
Trauriges erlebt: Ganz plötzlich war Opa, der Va-

ter von Frau Werner, gestorben. Noch am Vortag war 
er zu Besuch gewesen. Er hatte fröhlich mit seinen 
Enkelkindern Niklas, Laura und dem kleinen Tobias 
gespielt. Sie hatten gemeinsam gelacht, mit Bau-
klötzen gebaut, draußen eine Schneeballschlacht ge-
macht und die Zeit miteinander genossen.

Doch am nächsten Morgen klingelte das Telefon. Frau 
Werner nahm den Anruf entgegen – und wurde ganz 
still. Tränen liefen ihr über das Gesicht. Sie hatte gerade 
erfahren, dass das Herz ihres Vaters plötzlich aufgehört 
hatte zu schlagen. Die Ärzte konnten ihm nicht mehr 
helfen.

Die ganze Familie war tief erschüttert. Die Kinder konn-
ten kaum begreifen, was geschehen war. „Aber Opa 
war doch noch so fröhlich!“, sagte Niklas erstaunt. Und 
Laura fragte leise: „Kommt er denn gar nicht mehr zu-
rück?“

Die Eltern setzten sich mit den Kindern hin. Es wurde 
still. Jeder betete in seinem Herzen zu Gott. Dann be-
gannen sie zu erzählen. „Der Tod ist zwar eine Tren-
nung, und das tut weh, aber für Menschen, die an Jesus 
glauben, ist er wie ein Umzug in die himmlische Stadt. 
Dort gibt es ein Wiedersehen. 

Wenn ein Mensch stirbt, wird sein Körper ganz müde, 
er hört auf zu atmen, zu leben. Doch seine Seele – das, 
was ihn wirklich ausmacht – lebt weiter. Opa war Got-
tes Kind und glaubte an Jesus.

Jesus sagte einmal zu seinen Jüngern: ‚Wenn jemand 
mir dienen will, so folge er mir nach; und wo ich bin, da 
soll auch mein Diener sein‘ (Johannes 12,26 Schlachter 
2000). Und auch: ‚Im Haus meines Vaters sind viele 
Wohnungen; … so komme ich wieder und werde euch 
zu mir nehmen, damit auch ihr seid, wo ich bin‘ (Johan-
nes 14,2–3 Schlachter 2000).“

Heute fand die Beerdigung statt. Opas Sarg wurde in 
ein Grab gelegt und mit Erde bedeckt – ein schwerer 
Moment für alle, die ihn liebten. Doch der Gedanke, 
dass Opa jetzt bei Jesus in der himmlischen Stadt ist, 
schenkte der Familie Trost.

Am Abend, bei der Familienandacht, war auch Oma 
dabei. Gemeinsam beteten sie, dankten Gott für all die 
schönen Erinnerungen – und für die Hoffnung, dass sie 
Opa eines Tages bei Jesus wiedersehen werden.

Helene Rotfuß

Ein Wiedersehen bei Jesus



K i nderse i ten

19F e b r ua r  2 0 2 6   |   e va n g e l i u m s  p o s au n e  

Jesus erzählte den Pharisäern eine besondere Ge-
schichte. Sie kannten sich gut mit Gottes Geboten 

aus und hielten sich streng an viele Regeln. Doch sie 
vergaßen, dass Gott sich vor allem ein Herz 
wünscht, das ihm vertraut und seinen 
Willen tut. Viele von ihnen hielten 
sich für besser als andere Menschen 
und glaubten nicht an Jesus, den 
Sohn Gottes, der gekommen war, 
um auch sie mit Gott zu versöh-
nen und zu retten.

Die Geschichte, die Jesus ihnen 
erzählte, hilft uns zu verstehen, was 
nach dem Tod geschieht – und warum 
es so wichtig ist, auf Gott zu hören. Du 
findest sie in Lukas 16,19–31.      

Ein reicher Mann lebte in einem großen Haus. Er trug 
prächtige Kleider und genoss täglich köstliches Essen. 
Vor seiner Tür lag ein armer Mann namens Lazarus. Er 
war krank und hungrig. Doch der Reiche schenkte ihm 
keine Beachtung und half ihm nicht.

Eines Tages starben beide: zuerst Lazarus, dann der 
reiche Mann.

Lazarus wurde an einen wunderbaren Ort gebracht, 
ganz nah bei Abraham. Dort war er getröstet, geborgen 
und frei von allen Schmerzen.

Der reiche Mann aber kam an einen Ort der Dunkelheit 
und des Leidens. In seiner Not rief er: „Vater Abraham, 
schick Lazarus zu mir! Ich brauche Hilfe!“

Doch Abraham antwortete: „Zwischen uns liegt ein 
tiefer Graben. Niemand kann von hier zu dir gelangen – 

und auch nicht von dort zu uns.“

Der Reiche flehte weiter: „Dann 
schick ihn wenigstens zu mei-
ner Familie, damit sie gewarnt 
wird!“ Aber Abraham entgeg-

nete: „Sie haben Gottes Wort. 
Wenn sie darauf nicht hören, 

werden sie sich auch nicht ändern – 

selbst wenn jemand von den Toten aufersteht.“

Diese Geschichte lehrt auch uns: Wer auf Gott 
hört, an Jesus Christus glaubt und ihm 

folgt, wird nach dem Tod ewig leben – 
an einem Ort voller Freude, in der 

himmlischen Stadt.

Wer Jesus jedoch ablehnt, wird 
für immer von Gott getrennt 
sein. Die Bibel nennt diesen 
Ort Hölle.

Jesus sagt: „Ich bin der Weg 
und die Wahrheit und das Leben; 

niemand kommt zum Vater außer 
durch mich“ (Johannes 14,6).

Darum: Lass uns Jesus Christus von ganzem Herzen ver-
trauen und ihm treu folgen, damit wir auch in Ewigkeit 
dort sind, wo er ist.

Mehr über die himmlische Stadt erfährst du im Zusatz-
material.

Helene Rotfuß

Was passiert nach dem Tod? 

Zusatzmaterial



20 e va n g e l i u m s  p o s au n e   |   F e b r ua r  2 0 2 6

Christliches

Es gibt etwas, das fast alle Menschen gemein-
sam haben: Wir sind manchmal unsicher, 
wenn es um uns selbst geht. Egal, wen man 

fragt – jeder hat Dinge an sich, die er gerne ver-
ändern würde. Der Wunsch, besser zu werden 
und zu wachsen, kann etwas sehr Gutes sein, be-
sonders dann, wenn er aus einer gesunden Moti-
vation kommt. Wenn wir jedoch nicht vorsichtig 
sind, können wir dazu neigen, uns aus gefährli-
chen oder unreinen Motiven heraus verändern zu 
wollen. Ein Beispiel: Es ist gut, mehr Sport trei-
ben und sich besser ernähren zu wollen, weil wir 
uns ungesund fühlen und verstehen, wie wichtig 
es ist, auf unseren Körper zu achten. Das ist eine 
positive und gesunde Motivation für Verände-
rungen in unserem Leben. Leider versuchen viel 
zu viele Menschen, sich zu verändern, weil sie 
bestimmte Dinge an sich nicht mögen oder sogar 
hassen. Wenn das unsere Motivation ist, spielt es 
meistens keine Rolle, wie sehr wir uns verändern; 
wir werden den Punkt nie erreichen, an dem wir 
mit uns selbst zufrieden sind.  

Es gibt verschiedene Gründe, warum wir uns oft 
selbst unsicher fühlen. Einer davon liegt in unse-
rer Gesellschaft und den Medien. Sie zeigen uns 
ständig unrealistische Vorstellungen davon, wie 
wir sein und aussehen sollten. Diese Maßstäbe 
sind nicht nur unrealistisch, sondern auch tief in 
den Begierden (der Befriedigung) des Fleisches 
und im Stolz des Lebens verwurzelt. Es gibt aber 
auch andere Gründe, warum wir uns in bestimm-
ten Bereichen unseres Lebens nicht gut genug 
fühlen – zum Beispiel fehlendes Selbstwertgefühl 
oder mangelnde Selbstachtung. In diesem sowie 
einem weiteren Artikel der nächsten Monats-
ausgabe wollen wir uns anschauen, was Gottes 
Wort zu Themen im Zusammenhang mit unserer 
Identität in Christus sagt. Mein Wunsch ist es, 
dass diese Gedanken uns helfen, uns so zu sehen, 
wie Gott uns sieht.  ▶

Selbstwertgefühl



21F e b r ua r  2 0 2 6   |   e va n g e l i u m s  p o s au n e  

Beginnen wir mit der Definition 
von Selbstwertgefühl. Eine On-
linequelle zum Thema Gesund-
heit definiert Selbstwertgefühl 
als „die Art und Weise, wie wir 
uns selbst bewerten. Es ist unse-
re innere Einschätzung unserer 
Eigenschaften und Merkmale.“1 
Die Quelle erklärt weiter, dass 
es im Allgemeinen zwei Extreme 
eines ungesunden Selbstwert-
gefühls gibt. „Erstens kann man 
zu hoch von sich denken, was 
dazu führen kann, dass man in 
die Falle des Narzissmus tappt. 
Wenn das Selbstwertgefühl zu 
hoch ist, überschätzt man seine 
positiven Eigenschaften oder 
macht sich im Hinblick auf seine 
Fehler und Schwächen etwas 
vor. Im Gegensatz dazu unter-
schätzt man bei einem geringen 
Selbstwertgefühl seine positiven 
Eigenschaften – oder ignoriert 
sie komplett.“ Ich finde, dass 
ein geringes Selbstwertgefühl 
größere Probleme verursacht. 
Wir neigen als Menschen dazu, 
uns selbst zu unterschätzen und 
unsere positiven Eigenschaften 
und Begabungen zu ignorieren. 
Wie sollten wir als Christen uns 
selbst sehen? Und was kann uns 
helfen, unsere positiven Eigen-
schaften zu erkennen? 

Eine Sache, die helfen kann, 
ist die Erkenntnis, dass wir 
das Kunstwerk unseres großen 
Schöpfers sind. David schreibt in 
Psalm 139,13-14: „Denn du hast 
meine Nieren gebildet; du hast 
mich gewoben im Schoß meiner 
Mutter. Ich danke dir dafür, dass 
ich erstaunlich und wunderbar 
gemacht bin; wunderbar sind 
deine Werke, und meine Seele 
erkennt das wohl!“ (Schlachter 

2000). Nehmen wir wahr, dass 
wir erstaunlich und wunderbar 
gemacht sind, wenn wir in den 
Spiegel schauen? „Erstaunlich“ 
im Sinne von: Staunen und 
Ehrfurcht in uns hervorrufend? 
Erkennen wir, dass wir wunder-
bar gemacht sind? Denke einmal 
darüber nach, wie unglaublich 
komplex der menschliche Kör-
per ist und wie jeder Teil – von 
der kleinsten Zelle bis zum größ-
ten Organ – in vollkommener 
Einheit und Harmonie zusam-
menarbeitet und damit unseren 
Körper lebensfähig macht.   

Wie könnten wir jemals den-
ken, wir seien nicht wertvoll? 
Oft sind es der Druck unserer 
Gesellschaft und die Umstände 
unseres Lebens, die an unserem 
Selbstwertgefühl nagen. Manch-
mal spielen auch unsere Kultur 
und unsere Erziehung eine Rolle 
dabei, wie stark oder schwach 
unser Selbstwertgefühl ist. In 
der Kultur, in der ich aufgewach-
sen bin, werden Kinder bei-
spielsweise selten gelobt, wenn 
sie etwas gut machen. Manche 
hören vielleicht nie, dass sie 
geliebt oder geschätzt werden 
– was nicht bedeutet, dass dies 
nicht der Fall ist, sondern dass 
Zuneigung einfach nicht so oft 
gezeigt wird. Wachsen Kinder 
ohne solche positiven Rückmel-
dungen oder ohne Zeichen der 
Zuneigung auf, neigen sie dazu, 
zu glauben, dass sie nicht be-
sonders geschätzt werden und 
in keiner Weise etwas Besonde-
res sind. 

Ich erinnere mich an einen 
Artikel, in dem erklärt wurde, 
dass das Selbstwertgefühl eines 

Menschen nicht so sehr von 
seinem sozialen und wirtschaft-
lichen Hintergrund abhängt, 
wie viele denken, sondern 
vielmehr davon, wie Kinder 
unter sechs Jahren von ihren 
Eltern behandelt und wahrge-
nommen werden. Kinder mit 
geringem Selbstwertgefühl 
werden erwachsen, ohne wirk-
lich zu wissen, wie ein gesundes 
Selbstwertgefühl aussieht. Das 
ist schwer, denn wenn sie gelobt 
werden, fühlen sie sich viel-
leicht sehr gut, weil sie vorher 
nie gelobt wurden. Wenn sie 
jedoch später in einer Sache 
Kritik bekommen, fühlen sie 
sich völlig niedergeschlagen. 
Aufgrund ihrer Erziehung fällt es 
ihnen schwer, zu glauben und zu 
verinnerlichen, dass sie wun-
derbar und einzigartig gemacht 
sind. Wir müssen daran denken, 
dass unser Wert nicht davon ab-
hängt, was wir tun oder leisten. 
Unser Wert kommt von Gott. 
Wir werden diesen Gedanken 
in der nächsten Monatsausgabe 
näher beleuchten. 

Der Psalmist erinnert uns daran, 
dass wir von einem unglaubli-
chen Schöpfer erstaunlich und 
wunderbar gemacht sind. Es ist 
entscheidend, dass wir ein ge-
sundes Selbstwertgefühl haben, 
da es eine lebenslange Auswir-
kung auf sehr viele Bereiche 
unseres Lebens hat.  

David Knelsen, Hamilton (CA)

1 Sam Woolfe, „The Difference Between 
Self-Esteem and Self-Worth“ 

, www.healthyplace.com/blogs/buil-
dingselfesteem

Jugendseiten



22 e va n g e l i u m s  p o s au n e   |   F e b r ua r  2 0 2 6

▶

Wenn es im Haus 
still wird

Längst vorbei sind die Jahre, in denen die Kinder 
noch klein waren. Damals war das Haus erfüllt 
von Kinderlachen, von schlaflosen Nächten bei 

Krankheit, von Spielsachen, die sie lieber ins Wohn-
zimmer oder in die Küche trugen – einfach, um in 
deiner Nähe zu sein. Von Geschichten und Liedern 
zum Einschlafen, vom Staunen über jeden kleinen 
Fortschritt, von Blumensträußchen und Steinchen, die 
kleine Hände dir reichten. Damals hast du sie gelehrt, 
miteinander zu spielen und nicht zu streiten, hast die 
vielen Fragen beantwortet und sie dem guten Hirten 
anvertraut.

Vorbei sind auch die Teenagerjahre, in denen aus klei-
nen Kindern junge Menschen mit eigenen Gedanken 
und Gefühlen heranwuchsen, die oft ihre Grenzen 
austesteten: Diskussionen, Lernstress, Freundschaften, 
große Träume und erste Enttäuschungen. Eine Zeit, in 
der du lernen musstest, Grenzen zu setzen und gleich-
zeitig Vertrauen entgegenzubringen. Eine Zeit voller 
Widersprüche – Freude und Sorge, Hoffnung und 
Bangen. Da hast du ihnen Aufgaben und Verantwort-
lichkeiten übertragen, um sie auf das Leben vorzube-
reiten.

Und auch die Jahre liegen hinter dir, in denen deine 
Kinder erwachsen wurden und noch zu Hause leb-
ten – Gespräche und Entscheidungen über Studium, 
Arbeit und Beziehungen prägten den Alltag. Das Haus 
wurde ruhiger, aber dennoch erfüllt von Leben, ge-
meinsamen Mahlzeiten, Musik und Lachen. In dieser 
Zeit überkam dich manchmal die Ahnung, dass sich 
bald vieles verändern könnte. Und mehr denn je hast 
du dafür gebetet, dass Gott Fürsorge trifft, dass er die 
richtigen Menschen in die Familie führt – die du dann 
als Schwiegerkinder in dein Herz schließen kannst.

Auch das erste wirkliche Loslassen liegt nun hinter 
dir – als das erste Kind in ein eigenständiges Leben 
hinausging. Verstand und Herz mussten sich zunächst 
an diese neue Situation gewöhnen. Denn selbst wenn 
dein Kind nicht weit weggezogen ist, wurde doch die 
in 1. Mose 2,24 beschriebene Tatsache spürbar, dass 
ein Mensch Vater und Mutter verlässt. Und dann ging 
es sehr schnell – ein Kind nach dem anderen fand 
den Weg aus dem Elternhaus ins Leben. Eure Familie 

wuchs insgesamt und nun wird es im Haus oft lebhaft 
und laut, wenn alle zu Besuch sind – nur um danach 
umso stiller zu werden, wenn sie wieder gegangen 
sind.

Hast du es auch so erlebt – oder ist es in deinem Haus 
aus einem anderen Grund still geworden? Was auch 
immer deine besondere Lebenslage sein mag – dieser 
neu entstandene Raum ist eine wunderbare Gelegen-
heit, ihn von Gottes Liebe füllen zu lassen. Er ist eine 
Chance, deine Hingabe an den Herrn zu vertiefen und 
zu erneuern, wie es in Römer 12,1–2 heißt: 

„Ich ermahne euch nun, Brüder [und Schwestern], 
durch die Barmherzigkeit Gottes, dass ihr euren Leib 
hingebt als ein Opfer, das lebendig, heilig und Gott 
wohlgefällig sei. Das sei euer vernünftiger Gottesdienst. 
Und stellt euch nicht dieser Welt gleich, sondern ändert 
euch durch Erneuerung eures Sinnes, auf dass ihr prü-
fen könnt, was Gottes Wille ist, nämlich das Gute und 
Wohlgefällige und Vollkommene.“

Hingabe im neuen Lebensabschnitt
Sicher hast du dein Leben dem Herrn bereits geweiht. 
Und doch bringen neue Situationen des Lebens auch 
neue Herausforderungen mit sich. Oft stehen wir im 
Kampf, und Gott möchte uns durch seine Gnade zu 
dem Sieg führen, der auf Golgatha längst errungen 
wurde. 

Es ist Gottes Barmherzigkeit, dass wir gerade jetzt 
unser Leben bewusst in seine Hände legen dürfen. 
Auch wenn Kinder aus dem Haus sind, ein Lebens-
abschnitt endet oder vertraute Aufgaben wegfallen: 
Wir sind nicht dem Zeitlauf dieser Welt ausgeliefert, 
und unser Leben verliert weder an Wert noch an Sinn. 
Wir dürfen still vor Gott treten und all das, was uns 
fehlt, durch seine Gegenwart ausfüllen lassen. In allen 
Lebensumständen gilt: Der gute Hirte, Jesus Christus, 
schenkt seinen Schafen Leben in Überfluss (vgl. Jo-
hannes 10,10b).

Ist es wirklich so, dass wir unseren Lebenszweck be-
reits erfüllt haben, wenn das Haus ruhiger wird? Nein, 
denn der Dienst für Gott endet erst, wenn er uns in 
den Himmel abruft. Solange wir auf dieser Erde sind, 



23F e b r ua r  2 0 2 6   |   e va n g e l i u m s  p o s au n e  

dürfen wir immer wieder neue Schritte des Glaubens 
wagen, dienen, Liebe erweisen und unser kurzes Le-
ben im Licht der Ewigkeit führen. Paulus schreibt: 

„Denn wir sind sein Werk, geschaffen in Christus Jesus 
zu guten Werken, die Gott zuvor bereitet hat, dass wir 
darin wandeln sollen“ (Epheser 2,10).

Du darfst Gottes Nähe suchen: im Gebet, im Lesen 
seines Wortes und im stillen Nachsinnen über das, was 
er in deinem Leben getan hat und noch tun will. Du 
darfst an seinem Herzen zur Ruhe kommen und jeden 
inneren Mangel ausfüllen lassen. Sei gewiss, dass er 
Aufgaben für dich bereithält. Lege ihm deinen Alltag 
hin: deine Zeit, Gedanken, Sorgen, Pläne – und auch 
deine Verletzlichkeit, die spürbar wurde, als Vertrautes 
wegfiel und sich Tages- und Lebensrhythmen verän-
derten.

Indem du all das zu Gott bringst, lässt du zu, dass er 
dich formt und deine Sicht auf diese neue Lebensphase 
prägt. Er nutzt deine bisherige Erfahrung und deine 
Persönlichkeit und rüstet dich aus mit den Gaben 
seines Geistes für den Dienst in seinem Reich. Wie 
schön, ein Kind Gottes sein zu dürfen – geliebt, ge-
führt und gebraucht! Frag ihn: „Herr, was soll ich in 
dieser neuen Zeit lernen? Wen kann ich ermutigen? 
Was soll ich tun?“

Ich erinnere mich an eine Bergwanderung, bei der 
Gott mich besonders getröstet 
und gestärkt hat. Es war in Öster-
reich, kurz bevor unsere älteren 
Kinder flügge wurden. Mein Herz 
war schwer, weil ein unbekannter 
Lebensabschnitt begann. Doch 
der Heilige Geist öffnete mir 
die Augen für die Schönheit um 
mich, und ich nahm sie wieder 
wahr. Während wir weitergingen, 
wechselte die Landschaft, und im-
mer wieder öffnete sich eine neue, 
wunderbare Aussicht: erst auf 
einen Berg, dann auf den nächs-
ten, schließlich ins Tal gegenüber. 
Schritt für Schritt schenkte Gott 
mir eine neue Perspektive: Es 
wird anders werden – aber gut. 
Noch immer schön und erfüllend, 
weil Jesus Christus bei uns bleibt.

Aus der Stille zu neuer Wirksamkeit
Warum ist in dieser Lebensphase eine erneuerte, tie-
fere Hingabe notwendig? Weil jeder Abschied – selbst 
ein guter und natürlicher – eine innere Umstellung 
fordert. Weil das Herz nach Jahren des Gebens eine 
neue Ausrichtung braucht, damit kein verborgener 
Leerraum entsteht, sondern der Heilige Geist es neu 
erfüllen kann. Weil dein Wert und deine Identität 
nicht durch äußere Umstände bestimmt werden, son-
dern durch den, der dich geschaffen hat, dich begleitet 
und zu seiner Ehre gebrauchen will – in jedem Ab-
schnitt deines Lebens.

Sie ist nötig, weil Gott dir nicht nur für die vergan-
genen Jahre eine Aufgabe gegeben hat, sondern auch 
eine für die Gegenwart und Zukunft anvertrauen will. 
Er hat nicht aufgehört, dich zu führen, nur weil deine 
Kinder ihren eigenen Weg gefunden haben. Vielleicht 
beginnt für dich gerade jetzt eine Phase des Glaubens, 
die tiefer, ruhiger und zugleich fruchtbarer wird als 
alles, was vorher war.

Jesus sagt: „Ohne mich könnt ihr nichts tun“ (Johan-
nes 15,5). Wenn du am Weinstock bleibst, wird das 
stille Haus, das sich anfangs beängstigend anfühlte, 
zu einem Ort, an dem Gottes Nähe spürbar ist, sein 
Friede wohnt und neue segensreiche Wirksamkeit ent-
steht.

Helene Rotfuß, Pforzheim (DE)

F A M I L I E N S E I T E N



24 e va n g e l i u m s  p o s au n e   |   F e b r ua r  2 0 2 6

▶

Der Prediger und sein Dienst

Jeremia – berufen vom Mutterleib an
Als Gott Jeremia berief, war Israel im geistlichen Ver-
fall. Das Volk hatte sich von seinem Gott abgewandt, 
den Götzendienst zugelassen und das Herz an die Welt 
verloren. Nur wenige hielten am wahren Glauben fest. 
Doch gerade in solchen Zeiten sucht Gott Menschen, 
die seine Stimme hören, seine Wahrheit verkünden 
und das Volk zur Umkehr rufen. Die Berufung Jeremi-
as zeigt, wie Gott einen einzelnen Mann auswählt, um 
sein Wort in einer abgefallenen Welt zu verkündigen 
– mit Mut, Treue und göttlicher Vollmacht (Jeremia 
1,4–5). 

Gott sprach zu Jeremia: „Ehe ich dich im Mutter-
leib bildete, habe ich dich ersehen, und bevor du aus 
dem Mutterschoß hervorkamst, habe ich dich ge-
heiligt; zum Propheten für die Völker habe ich dich 
bestimmt“ (Jeremia 1,5 Schlachter). Jeremia erkennt, 
dass er nicht zufällig, sondern in göttlicher Voraus-
sicht ausersehen ist. Gottes Handeln gründet sich auf 
sein Wissen um das Herz des Menschen. Jeremia war 
aus einem priesterlichen Haus im Lande Benjamin – 
aus einem Umfeld, das Gott treu geblieben war. Seine 
Berufung wurzelt also in göttlicher Erwählung und 
zugleich in geistlicher Prägung seines Elternhauses. 
Sie zeigt, dass Gott seine Werkzeuge kennt, formt und 
zur rechten Zeit ruft (Psalm 139,13–16; Jeremia 1,5). 

Diese Erwählung bedeutete keine Bevorzugung, son-
dern Verantwortung. Gott hatte Jeremia von Geburt 
an bestimmt, sein Wort nicht nur in Juda, sondern 
auch zu den Völkern zu bringen. Er sollte predigen, 
zurechtweisen, warnen und ermahnen. Jeremia wuss-
te, dass dies ein schwerer Auftrag war, denn er kannte 
den Widerstand seines Volkes. Darum 
antwortete er dem Herrn: „Ach, Herr, 

Herr! Siehe, ich kann nicht reden, denn ich bin noch 
zu jung“ (Jeremia 1,6 Schlachter). Es war die ehrliche 
Furcht eines jungen Mannes, der seine Schwachheit 
sah. Doch Gott achtet nicht auf Alter, Erfahrung oder 
Bildung – er sucht Gehorsam und Vertrauen. So ent-
gegnete der Herr: „Sage nicht: Ich bin zu jung; son-
dern du sollst zu allen hingehen, zu denen ich dich 
sende, und du sollst alles reden, was ich dir gebiete“ 
(Jeremia 1,7 Schlachter). 

Gott begegnete Jeremias Furcht mit Zuspruch und 
Verheißung: „Fürchte dich nicht vor ihnen! Denn ich 
bin mit dir, um dich zu erretten“ (Jeremia 1,8 Schlach-
ter). Dann rührte der Herr Jeremias Mund an und 
sprach: „Siehe, ich lege meine Worte in deinen Mund“ 
(Jeremia 1,9 Schlachter). Damit wurde Jeremia nicht 
nur berufen, sondern auch bevollmächtigt. Gottes 
Wort war fortan sein Auftrag, seine Autorität und 
seine Kraftquelle. Er war nicht mehr nur Sohn eines 
Priesters, sondern Prophet des Höchsten. Die göttliche 
Berufung wird immer begleitet von göttlicher Ausrüs-
tung – das Wort selbst ist die Waffe und der Schutz 
des Gesandten (Lukas 21,15). 

Gott gab Jeremia nun seinen Auftrag: „Siehe, ich setze 
dich am heutigen Tag über die Völker und über die 
Königreiche ein, um auszurotten und niederzureißen, 
und um zu zerstören und abzubrechen, um zu bauen 
und zu pflanzen“ (Jeremia 1,10 Schlachter). Dieser 
Auftrag umfasste Gericht und Gnade zugleich. Je-
remia sollte die Sünde aufdecken, falsche Sicherheit 
zerstören, Götzenbilder entlarven und zugleich die 
Hoffnung auf Gottes Erneuerung verkünden. Wer für 
Gott arbeitet, muss manchmal niederreißen, bevor 
Neues wachsen kann. Der Prophet sollte inmitten des 
Gerichtes den Weg zur Wiederherstellung zeigen. ▶



25F e b r ua r  2 0 2 6   |   e va n g e l i u m s  p o s au n e  

Teil 2 - Gottes Ruf an unser Leben

So vereint Gott in seinem Dienst Wahrheit und Liebe, 
Strenge und Erbarmen (Hebräer 12,6–7). 

Zur Bestätigung seiner Berufung zeigte Gott Jeremia 
zwei Visionen. Die erste war ein „erwachender Zweig“ 
– ein Bild für neues Leben und göttliches Wachen 
über seinem Wort: „... ich werde über meinem Wort 
wachen, um es auszuführen” (Jeremia 1,12 Schlachter). 
Der blühende Zweig symbolisiert Hoffnung, Erneue-
rung und das Wirken Gottes, das inmitten des Verfalls 
neues Leben hervorbringt. Die zweite Vision war „ein 
siedender Topf, der von Norden her überkocht“ – ein 
Bild des kommenden Gerichts durch fremde Völker, 
die Gott als Werkzeuge seines Strafgerichts gebrau-
chen würde. Damit zeigte Gott seinem Propheten so-
wohl die Hoffnung als auch den Ernst seines Auftrags 
(Jeremia 1,11–14). 

Jeremia empfing daraufhin Gottes endgültige Zusage: 
„Du aber, gürte deine Lenden, mache dich auf und 
rede zu ihnen alles, was ich dir gebieten werde! Sei 
nicht verzagt vor ihnen, damit ich dich nicht vor ih-
nen verzagt mache“ (Jeremia 1,17 Schlachter). Gott 
versprach, ihn zu einer festen Stadt, zu einer eisernen 
Säule und einer ehernen Mauer zu machen. So wollte 
er Jeremia standhaft machen gegen Könige, Priester 
und das Volk. Diese Bilder zeigen, dass die Stärke des 
Propheten nicht in sich selbst lag, sondern in der un-
erschütterlichen Gegenwart Gottes. Wer berufen ist, 
soll nicht auf das Ergebnis sehen, sondern auf den, der 
ihn sendet (Jeremia 1,17–19; 2. Korinther 12,9). 

Jeremias Dienst war von Leiden, Verfolgung und 
Missverständnissen geprägt. Er musste sich gegen ein 
ungehorsames Volk stellen und die Wahrheit verkün-
den, auch wenn sie unbeliebt war. Doch er blieb treu. 

Sein Herz war zerrissen zwischen Schmerz und Ge-
horsam, aber sein Glaube hielt fest. Er predigte nicht, 
was Menschen hören wollten, sondern was Gott gebot. 
Seine Botschaft war klar: „Mich, die Quelle des leben-
digen Wassers, haben sie verlassen, um sich Zisternen 
zu graben, löchrige Zisternen, die kein Wasser halten“ 
(Jeremia 2,13 Schlachter). So kämpfte Jeremia gegen 
den Götzendienst, gegen Heuchelei und Oberfläch-
lichkeit, damit das Volk zur lebendigen Quelle zurück-
kehre (Galater 1,10). 

Die Berufung Jeremias lehrt uns, dass Gott seine 
Diener in der Tiefe vorbereitet, sie kennt, ruft und 
ausrüstet. Er verlangt keine Vollkommenheit, sondern 
Vertrauen. Er schenkt Mut, wo Furcht ist, und Kraft, 
wo Schwachheit herrscht. Jeremia wurde zu einem 
unerschütterlichen Zeugen der Wahrheit, weil Gott 
hinter ihm stand. Und dieselbe Zusage gilt auch heute: 
„... ich bin mit dir, um dich zu erretten“ (Jeremia 1,8 
Schlachter). Wer sich auf diesen Ruf einlässt, darf wis-
sen, dass Gott ihn trägt, stärkt und durch seine Gnade 
vollendet (Philipper 1,6). 

In drei Artikeln beschäftigen  
wir uns mit der Berufung.  

Diese Artikel gehen zurück auf eine 5-teilige Serie  
von Ansprachen, die Bruder Gustav Sonnenberg  

gehalten hat.



WIE IST UNSER LEBEN?
Das Leben bietet uns viele Möglichkeiten für das 
Gute wie für das Böse. Wir vergleichen das Leben mit 
einem immer ansteigenden Weg, auf dem wir einen 
herrlichen Ausblick genießen. Diesen Weg gehen wir 
nur einmal. Jeder Tag bringt neues, unentdecktes Ge-
biet. Jeden Tag müssen neue Erfahrungen gemacht 
werden. 

Das Gefilde unseres Lebens steht zum größten Teil 
unserer Wahl offen; wir können das Gebiet mehr 
oder weniger selbst wählen. Wir können die Höhe 
des Berges ersteigen oder auch das Moorland, den 
Sumpf, wählen. Wir können den Duft der Blumen, der 
Tannen und Zedern genießen oder die Verwesungsge-
rüche, die sich von der sterbenden Vegetation entwi-
ckeln, wählen. 

Manche Menschen durchschreiten das Leben erhobe-
nen Hauptes und mit einem Siegesgesang im Herzen. 
Anderen ist das Leben eine Knechtschaft, eine Sklave-
rei, in welcher der schwache, entmutigte und fast hoff-
nungslose Gefangene einem ewigen Kerker entgegen-
sieht. Man kann ein Sklave der Furcht, der Qual oder 
der Vorahnung sein, man kann eine Reihe von Nieder-
lagen erleiden; aber das ist nicht das normale Leben. 
Niemand ist gezwungen, solch ein Leben zu führen. 

Gott will, dass Menschen glücklich sind 
Es war Gottes Absicht, das Menschenleben glücklich 
zu gestalten. Es sollte voll Freude und Zufriedenheit, 
voll Singen und Jauchzen sein. Sollten wir da gesenk-
ten Hauptes und mit beladenen Schultern einhergehen 
oder nicht vielmehr unsere Bürden von uns werfen, 
das Haupt erheben und uns als wahre Männer und 
Frauen beweisen? 

Das Leben liegt vor uns wie ein weites, unerforschtes 
Gebiet. Gleich den Forschern müssen wir durch un-
ser Leben gehen. Forscher haben keine leichte Arbeit. 
Oft gibt es große Schwierigkeiten. Aber Erforschung 
bringt dem Leben Genuss. Die wechselvollen Erleb-
nisse wecken immer neues Interesse. Schwierigkeiten, 
Mangel und Entbehrungen sind bald vergessen bei der 
begeisternden Aussicht, die vor uns liegt. Wir müssen 

den Forschergeist in uns wecken und pflegen. Wir 
können die Fähigkeiten, die in uns liegen, zur vollen 
Entfaltung bringen und an einen großen Erfolg unse-
res Lebens glauben. 

„Ich kann nicht!“ 
Wie oft hört man den Ausspruch: „Ach, ich bedeute ja 
nichts, ich kann niemals etwas sein; ich kann nie etwas 
Wertvolles vollbringen.“ Mit dieser geringen Selbstein-
schätzung liefert man sich dem Gefängnis dieser Idee 
aus, um nie frei zu werden — nicht, weil man nicht 
frei werden möchte, sondern weil man nicht wählt, 
frei zu sein. Oft hört man sagen: „Mein Leben ist nicht 
wert, gelebt zu werden.“ Aber jedes Leben lohnt sich 
zu leben. Es muss nur recht gelebt werden. 

Manches Leben gleicht einem Flugzeug, das so schwer 
beladen ist, dass es nie zur Höhe steigen kann. Ebenso 
kann ein Vogel, der sich im Netz verstrickt hat, nicht 
fliegen. Um dem abzuhelfen, muss das Flugzeug er-
leichtert und das Netz zerrissen werden. So müssen 
auch wir von unseren Lasten und Hindernissen frei 
werden, um ein Leben der Freiheit zu führen. 

Meistens bauen wir uns selbst unsere Gefängnisse; 
denn Umstände und Verhältnisse können keinen frei-
en Geist fesseln. „Mauern aus Steinen allein machen 
kein Gefängnis, noch Stäbe aus Eisen einen Käfig.“ 

Lasst uns darum nicht mit einem Gefängnis zufrieden 
sein, sondern mit dem Schwert eines festen Willens 
dreinschlagen und uns den Weg durch alles bahnen, 
was uns hindern will. Sagst du vielleicht: „Das ist 
leichter gesagt als getan.“ Sicher! Aber dennoch kann 
es von jedermann in all den Möglichkeiten unseres 
Lebens vollbracht werden. 

Wir gestalten unser Leben 
Wir können viel aus unserem Leben machen. Unser 
Leben ist so, wie wir es gestalten. Doch können wir 
nur so viel gewinnen, wie wir hineinlegen. Wenn wir 
also zu wenig von unserem Leben haben, wenn es uns 
unbefriedigt und arm lässt, dann liegt es nur daran, 
dass wir zu wenig hineingelegt haben und hinein-
legen! ▶

26 e va n g e l i u m s  p o s au n e   |   F e b r ua r  2 0 2 6



Es ist auch nicht 
wichtig, wie lange wir 
leben, sondern wie wir 
leben und mit welch edlen 
und würdigen Dingen wir 
unser Leben ausfüllen. Das erst 
macht es wertvoll und lebenswert. 

Das Leben ist in Wirklichkeit das, was unsere Persön-
lichkeit bildet oder zur Darstellung bringt. Umstände 
und Verhältnisse bilden nur das Kästchen, in dem das 
Juwel der Persönlichkeit liegt. Der Wert liegt nicht im 
Kästchen, sondern im Schmuck. Unser Leben wird 
also nicht von günstigen oder ungünstigen Verhält-
nissen, von viel oder wenig Besitz, von Kenntnissen 
oder Unkenntnissen oder von Ehrenerweisungen un-
serer Mitmenschen geformt, sondern davon, wer wir 
sind. Und dies verleiht all den Dingen, die in unse-
rem Leben vorkommen, Sinn und Wesen. Sie können 
entweder nützlich oder schädlich wirken. Das Leben 
hängt von den Elementen ab, die wir hineinlegen und 
miteinander verbinden. Sie werden uns glücklich oder 
unglücklich machen. 

Wenn wir in unser Leben Selbstsucht, Missachtung 
anderer, Unfreundlichkeit, Grobheit, Unordnung, 
Klagen, Misstrauen, Zweifel, Furcht, Hass, Arglist, 
Bosheit, Feindschaft, Missgunst, Lüsternheit, Geiz 
und dergleichen hineinlegen, werden wir auch unver-
meidlich Bitterkeit, Unbefriedigtsein, Kümmernis und 
ähnliche Dinge als natürliche Folge in unserem Leben 
haben. Lasst uns nicht sagen, dass Gott unser Leben 
so gestaltet, dass es unser Schicksal sei oder dass Men-
schen uns Unrecht zufügen! Nein, wir selbst bilden 
den Inhalt, die Art und Weise, die Form und den Um-
riss unseres Lebens. Umstände und Verhältnisse allein 
können uns weder aufbauen noch vernichten. Unser 
Kampf, unser Gegendruck gegen sie ist es, was in uns 
die Wirkung erzielt. Die Dinge, die in dem Leben des 
einen Hindernisse sind, werden dem anderen Stufen 
zur Herrlichkeit sein. 

So ist alles, was wir aus unserem Leben machen, 
unsere eigene Wahl. Wir selbst sind die Baumeister 

unseres Lebens. 
Wenn wir mit gutem 

Material bauen, es mit 
geduldiger Sorgfalt zu-

sammenfügen, werden wir 
Schönheit, Anmut und Freude 

in unserem Leben haben. Fügen wir 
Liebe, Freundlichkeit, Glaube, Geduld, De-

mut, Treue, Sanftmut, Nachsicht und Hoffnung hinzu, 
werden wir gewiss einen Gewinn daraus bekommen 
- einen Gewinn, der unser Herz erfreut und unsere 
Augen leuchtend macht. 

Der Zweck des Lebens 
Der Zweck des Lebens besteht nicht darin, gute Zeiten 
zu haben, unsere Sinne zu befriedigen, zu essen, zu 
trinken und fröhlich zu sein. Sein hoher und heiliger 
Zweck ist es, den Charakter zu bilden. Ein guter Cha-
rakter ist die Grundlage wahrer, echter Glückseligkeit. 

Der Vorgang der Charakterbildung ist nicht immer 
leicht, aber immer vorteilhaft. Jeder Mensch besitzt 
die Fähigkeit, in sich einen edlen, großen Charakter 
zu entwickeln. Damit kann das Leben nicht unglück-
lich sein. In der Seele eines solchen Menschen liegt 
eine Tiefe, die von Leiden und Trübsalen unerreich-
bar ist. Keine Trübsal kann sich in ein solches Leben 
hineindrängen, weil ein tiefer, unzerstörbarer Friede 
der wahre Mittelpunkt des Lebens ist. Es gibt eine 
Freude, die auch in den traurigsten Tagen aufleuchtet; 
ein Licht, das auch in den dunkelsten Nächten scheint. 
Das Leben muss Schwierigkeiten haben, um es wert-
voll zu machen, um ihm seinen Charakter zu geben. 
Eisen und Gold sind von geringem Wert, ehe sie ins 
Feuer kommen, um gereinigt und geformt zu wer-
den. Ebenso werden die kleinen, scheinbar wertlosen 
Dinge in unserem Leben wertvoller als eines Königs 
Lösegeld, wenn wir ihnen zur Entwicklung unseres 
Charakters Gelegenheit geben. 

Ursachen der Unzufriedenheit 
Das Leben mancher Christen ist unbefriedigend. An-
statt fröhlich zu sein, sind sie schwer bedrückt. Dafür 
gibt es zwei Gründe. Der erste Grund ist, dass sie 

27F e b r ua r  2 0 2 6   |   e va n g e l i u m s  p o s au n e  

▶

Teil 2



immer noch an den Dingen der Vergangenheit fest-
halten. Sie versuchen, das Christentum auf ihr altes 
Leben umzupfropfen und einzupflanzen. Folglich 
können sie die Früchte der Gerechtigkeit nicht genie-
ßen. Es muss ein völliger Bruch mit der Vergangenheit 
geschehen und eine Erneuerung des Lebens stattfin-
den. Wir müssen neue Kreaturen werden. Ein völliges 
Aufgeben des alten Lebens wird uns auch von dem 
Herzeleid und den Bürden der Vergangenheit befreien.  

Der zweite Grund, warum das christliche Leben trotz-
dem oft arm, unfruchtbar und unbefriedigend bleibt, 
ist: Wenn wir es versäumen, die alten belastenden 
Dinge gegen bessere und edlere einzutauschen. 

Ein Leben mit wunderbaren Möglichkeiten 
Wir sollen unser Leben mit Gütern der Gerechtigkeit, 

der Wahrheit und des Edelsinns ausfüllen und Dienste 
leisten, die das Leben reich, fruchtbar und nützlich für 
andere machen. Wir brauchen die Frische und Schön-
heit wahrer Geistlichkeit. 

Gott sagt uns: „Freuet euch und seid fröhlich!“ Das 
christliche Leben ist voll wunderbarer Möglichkei-
ten. Nicht die leere, äußere Schale des christlichen 
Bekenntnisses, sondern das innere, vom Geist Gottes 
gewirkte Leben, das der Ausbreitung seines Reiches 
auf Erden geweiht ist, macht uns glücklich. Solch ein 
Leben ist immer interessant, anziehend und freudig. 
Wir dürfen aus dem „Strom der Freude“ trinken und 
von dem „Honig aus dem Felsen“ essen. Wir dürfen 
ein Leben der Liebe leben. Wir können „laufen und 
nicht matt werden, wandeln und nicht müde werden“ 
(Jesaja 40,31). 

28 e va n g e l i u m s  p o s au n e   |   F e b r ua r  2 0 2 6

Die Sirene des Dampfers ertönte, drängende 
und winkende Menschen blieben am Kai zu-
rück. „Auf Wiedersehen im nächsten Jahr!“ 

– „Komm gesund zurück!“ Doch für Mary Reed würde 
es keine Rückkehr geben - und gesund...? Sie drehte 
sich rasch um und ging in ihre Kabine. 

Mary Reed hatte zunächst zehn Jahre in ihrer Heimat, 
in Amerika, als Lehrerin unterrichtet. Dann war sie 
für kurze Zeit nach Indien gegangen, um dort zu hel-
fen. Sie hatte die Schrecken der schweren Hungersnot 
überlebt. Unzählige Kinder irrten über vertrocknete 
Felder und aßen Erde, um ihren Hunger zu stillen. Mit 
anderen war Mary durch den Distrikt gereist, hatte 
gepflegt und getröstet und bei der Verteilung von Le-
bensmitteln und Medikamenten geholfen. Das war für 
sie selbstveständlich gewesen. Wenn nur das Fieber, 
das sie sich zugezogen hatte, nicht so hartnäckig gewe-
sen wäre! Man schickte sie schließlich in die Heimat 
zurück. Erst Wochen nach ihrer Ankunft hatte sie ge-
wagt, zu einem Facharzt zu gehen. Was sie befürchtet 
hatte, wurde ihr dort als unabänderliche Tatsache 
bestätigt. Sie hatte Lepra – eine unheilbare Krankheit. 
Es traf sie wie ein Schock. War das von Gott gemeint, 
wenn es heißt: „Wohl dem, der nach Gottes Willen 
fragt“?  „Also überlegen Sie es sich“, hatte der Arzt 
abschließend mit ruhiger Stimme gesagt. Er war ja ver-
pflichtet, sie zu isolieren und hatte ihr die Entscheidung 

vorgelegt, entweder ihr Leben in einem Sanatorium zu 
beschließen oder nach Indien zurückzukehren und den 
Kranken zu dienen, solange es möglich war. Mary hatte 
geglaubt zu wissen, was Hingabe an Gott ist. Nun muss-
te sie jedoch erkennen, dass sie erst noch lernen musste, 
was das Wesen der Hingabe wirklich bedeutete. 

In einem entlegenen Vorposten einer Missionsstation 
im Himalaja richtete Mary Reed sich ein. Sie wanderte 
auf steilen Pfaden hinaus in die Dörfer. Sie scheute 
weder Schmerz noch Elend und besuchte Kranke und 
Gesunde. Im Laufe der Jahre entstanden zwei Siedlun-
gen für aussätzige Frauen und Männer. Aussätzig? Ja! 
– Zerstörtes Leben? – Nein! Denn der lebendige Herr 
wurde ihr Leben. Sie gab weiter, was sie von Gott emp-
fing. Das war kein mühsames Sich-Aufraffen zu wohl-
tätigem Tun. Alle ihre Opfer hatten sich gewandelt 
zu einem bleibenden Weitergeben dessen, was sie Tag 
um Tag aus den barmherzigen Händen ihres Herrn 
empfing. Um sie her geschahen Wandlungen im Leben 
kranker Menschen. Das bedeutete für viele zwar keine 
körperliche Gesundheit, wohl aber ein Freiwerden von 
dem bösen Geist der Krankheit, der Verzweiflung und 
Gleichgültigkeit. 

„Mutter“ wurde Mary Reed genannt. Sie war reich ge-
worden an Vertrauen. „Was Gott tut, ist immer das Bes-
te“, schrieb sie, „er denkt an seine Gerechten.“ 

Ein Leben für Gott



29F e b r ua r  2 0 2 6   |   e va n g e l i u m s  p o s au n e  

Eine Geschichte aus alter Zeit, die uns aber auch 
heute viel zu sagen hat:

Sie war nur eine arme, einfache Frau. Wenn sie 
Tag für Tag mit ihrem Bügeleisen arbeitete, blieben 
manche der armen Nachbarinnen vor ihrer Tür ste-
hen, um den fröhlichen Liedern zu lauschen, die fast 
ununterbrochen von ihren Lippen kamen.

„Liebe Frau,“ sagte Frau G., die gekommen war, um 
ihr einige Arbeiten zu bringen, „wie können Sie es 
aushalten, immer in diesem heißen Zimmer zu stehen 
und zu bügeln und dabei noch so fröhlich singen?“

„Ach“, erwiderte sie, „der Herr hat mir diese Aufgabe 
gegeben. Wenn ich müde bin, denke ich deshalb im-
mer an den Vers: ‚Alles, was ihr tut, das tut von Her-
zen als dem Herrn‘ (Kolosser 3,23). Dann stelle ich 
mir vor, wie er sich fühlen würde, wenn er neben mir 
stünde und sähe, dass ich nicht willig bin, seinen Auf-
trag auszuführen. Das spornt mich wieder an und ich 
stimme eines meiner liebsten Lieder an. Und während 
ich mit dem Bügeleisen die Wäsche glätte, sinne ich 
zugleich darüber nach, wie ich die rauen Stellen im 
Leben meiner Nachbarn ebnen könnte.

Da ist die arme Großmutter Jones, die den ganzen 
Tag allein bleiben muss. Sie ist durch den Rheumatis-

mus fast ganz verkrüppelt und zudem beinahe blind. 
Durch mein Singen wird sie ein wenig aufgeheitert 
und spürt, dass jemand an sie denkt.

Der kleine Tommy, der im Zimmer über mir wohnt, 
hat einen kranken Rücken und muss den ganzen Tag 
das Bett hüten. Seine Mutter arbeitet in der Fabrik 
und kommt erst spät am Abend nach Hause. Wenn er 
sich einsam fühlt und von Schmerzen geplagt wird, 
klopft er mit einem Stock auf den Boden. Dann singe 
ich die Lieder, die er am liebsten hört, und er summt 
sie vor sich hin, bis er endlich einschläft. Manchmal, 
wenn ich Zeit habe, eile ich hinauf, bringe ihm einen 
Becher Wasser und einige Bilder, die ich irgendwo 
bekommen habe, und sage ihm ein freundliches Wort. 
Oh, liebe Frau, der Herr ist so gut zu mir, dass ich 
anderen helfen muss, die nicht so viele Segnungen 
bekommen wie ich.

Diese dankbare Frau lebte in einem kleinen Zimmer 
und verbrachte ihr ganzes Leben damit, für andere 
Leute Wäsche zu waschen und zu bügeln. Liebe Leser, 
könnten auch wir einen Weg finden, anderen eine 
Hilfe und ein Segen zu sein?

„Wie soll ich dem Herrn vergelten alle Wohltat, die er 
an mir tut?“ (Psalm 116,12).

Für den  
Herrn getan 

Bekanntmachungen

27.02. bis 01.03.2026  
Jugendwochenende in Kirchberg (DE)

03. bis 06.04.2026  
Osterkonferenz in Hamm (DE)

23. bis 25.05.2026 
Pfingstkonferenz in Herford (DE)



30 e va n g e l i u m s  p o s au n e   |   F e b r ua r  2 0 2 6

Selma Leich
Hamm (DE)

„Glückselig sind die Toten, die im Herrn 
sterben von nun an! Ja, spricht der Geist, 
sie sollen ruhen von ihrer Arbeit; denn 
ihre Werke folgen ihnen nach.“  
(Offenbarung 14,13)

Schwester Selma Leich wurde am 
24. Februar 1935 in Schytomyr, 
Wolhynien, als Tochter von Lydia 
und August Hass geboren. Bereits 
im Alter von drei Tagen musste die 
Familie in die Ukraine umsiedeln – 
eine Reise, die sie und ihre Mutter 
knapp überlebten. 1941 wurde die 
Familie nach Kasachstan deportiert.

Am 13. Dezember 1955 heiratete sie 
Erich Leich. Gemeinsam durften sie 
60 Jahre lang Freud und Leid mitei-
nander teilen. Gott segnete ihre Ehe 
mit fünf Kindern, von denen eines 
im Tod vorausging.

Am 3. April 1958 bekehrte sich 
Schwester Selma zum Herrn, indem 
sie aufrichtige Buße tat und betete: 

„Vergib mir und erlöse mich von 
der schweren Last meiner Sünden.“ 
Nun erfreute sie sich der Heilsge-
wissheit und ließ sich im Sommer 
1958 biblisch taufen. Im darauf-
folgenden Winter predigte Bruder 
Ackermann viel über Heiligung. Zu 
Neujahr 1959 durfte sie dann auch 
diese Erfahrung erleben.

1991 zogen Geschwister Leich von 
Kasachstan nach Deutschland. Bei-
de besuchten fortan regelmäßig die 
Gottesdienste der Gemeinde Gottes. 
Der Bruder verstarb am 29. Dezem-
ber 2015.  
Obwohl sich im Laufe der Zeit ei-
nige Beschwerden zeigten, blieb 
Schwester Selma trotz aller Leiden 
ihrem Herrn treu und voller Zu-
versicht. Am 31. Mai 2019 sagte sie 
im Krankenhaus: „Zu Hause durfte 
ich so viel Freude erleben. Nun bete 
ich hier im Krankenhaus allein. Ich 
spüre: Meine Zeit ist gekommen – 
sie geht zu Ende.“

Nur wenige Tage später, am 3. Juni 
2019 in Hemer, bekannte sie: „Be-
tet nicht darum, dass ich wieder 
gesund werde. Des Herrn Wille 
geschehe.“ Diese Worte zeugen von 
ihrer tiefen Hingabe und ihrem 
Frieden im Glauben an Jesus Chris-
tus.

Seit Oktober 2023 konnte sie das 
Bett nicht mehr verlassen. Am 18. 
August 2025 verstarb sie im Kreis 
ihrer Lieben und ging heim zu dem, 
an den sie fest geglaubt hatte.

Um die Heimgegangene trauern die 
Töchter Olga, Elena, Nina und Nelli 
mit ihren Ehemännern, ihre sieben 
Enkelkinder und sechs Urenkel. 
Ebenso trauern weitere Verwandte, 
Freunde und die Glaubensgeschwis-
ter im Herrn.

Herbert Kowalski

N A C H R U F E



31F e b r ua r  2 0 2 6   |   e va n g e l i u m s  p o s au n e  

Edwin Ritthammer
Eppingen (DE)

„Und wir haben die Liebe erkannt und 
geglaubt, die Gott zu uns hat. Gott ist 
Liebe, und wer in der Liebe bleibt, der 
bleibt in Gott und Gott in ihm.“  
(1. Johannes 4,16)

In stiller Dankbarkeit blicken wir 
zurück auf das Leben von Edwin 
Ritthammer, der am 31. August 
1960 als drittes Kind der Eheleute 
Emma und Leonard Ritthammer 
in  Kamenka (Kasachstan) geboren 
wurde. Er wuchs in einem liebevol-
len Elternhaus auf und durfte eine 
glückliche und behütete Kindheit 
und Jugendzeit erleben.

Schon während seines Militär-
dienstes begann der Geist Gottes 
an seinem Herzen zu wirken. Im 
Januar 1981 fand Edwin durch 
seine Bekehrung Frieden mit Gott 
und ließ sich noch im selben Jahr 
biblisch taufen. Seine Liebe zur Ge-
meinde Gottes in Kamenka zeigte 
sich in treuer Teilnahme an Gottes-
diensten und Jugendstunden sowie 

in seinem musikalischen Dienst, 
der vielen zum Segen wurde.

Am 18. Dezember 1982 heiratete 
er Martha Bitschinski und Gott 
schenkte ihnen drei Kinder, die das 
Familienglück vollkommen mach-
ten. Edwin war ein fürsorglicher 
Ehemann und Vater, der trotz aller 
Arbeit stets das Wohl seiner Fami-
lie im Blick hatte. Im Zuge der Aus-
siedlerbewegung zog die Familie im 
Januar 1996 nach Deutschland und 
fand in Sulzfeld eine neue Heimat.

Auch hier blieb Edwin der Gemein-
de Gottes treu verbunden. Mit of-
fenem Herzen und großer Hingabe 
engagierte er sich in der Gemein-
dearbeit. Besonders die Jugend lag 
ihm am Herzen – mit Liebe, Ge-
duld und geistlicher Weisheit be-
gleitete er junge Menschen, führte 
Gespräche, betete mit ihnen und 
war über viele Jahre ein geschätz-
ter Jugendleiter. Als mithelfender 
Prediger war er eine tragende Säule 
der Gemeinde und ein Vorbild im 
Glauben.

Seine ruhige, sanfte und humor-
volle Art machte ihn zu einem ge-
schätzten Freund, Bruder und Va-
ter. Edwin liebte und bewunderte 
die Schöpfung Gottes und sammel-
te deswegen oft in der Natur wieder 
Ruhe, Trost und Kraft. Die Bibel 
war ihm ein treuer Begleiter – er 
studierte sie mit Hingabe und lebte 
aus ihrem Wort.

Im Januar 2023 wurde bei ihm ein 
bösartiger Tumor im Auge festge-
stellt, der später in die Leber streu-
te. Trotz dieser schweren Prüfung 
vertraute Edwin seinem Herrn und 
legte sein Leben in Gottes Hände. 
Die Gebete vieler Glaubensge-
schwister trugen ihn durch diese 
Zeit, und dafür war er zutiefst 
dankbar.

Nach einem harten, aber stillen 
und tapferen Kampf wurde Edwin 
am 5. Oktober 2025 vom Herrn 
heimgerufen. Bis zu seinem letzten 
Atemzug liebte er seinen Heiland 
von ganzem Herzen und blieb ihm 
treu.

Edwin Ritthammer wurde 65 Jahre 
und 35 Tage alt. Sein Heimgang 
hinterlässt eine schmerzliche Lücke 
– doch die lebendige Hoffnung auf 
ein Wiedersehen in der Ewigkeit 
bleibt.

In Liebe und Dankbarkeit nehmen 
Abschied: Seine Ehefrau Martha, 
seine Kinder Waldemar, Rudi und 
Irina mit ihren Ehepartnern, vier 
Enkelkinder, sein Vater, fünf Ge-
schwister mit Familien, sowie zahl-
reiche Verwandte, Freunde, Glau-
bensgeschwister und die Gemeinde 
Gottes in Eppingen.

Die Familie



Der Meister ruft dich!

Der Meister braucht viel treue Schnitter
in seinem großen Erntefeld

und Herzen, die in Liebe brennen
für eine weit verlor’ne Welt.

Er selbst gab ja sein teures Leben; -
willst du ihm nicht das deine geben?

Der Meister braucht viel treue Kämpfer
in dieser sturmbewegten Zeit

und Menschen, die das Leben wagen
für seines Reiches Herrlichkeit.

Auch du musst solch ein Kämpfer sein;
nur dann wird auch die Krone dein!

Der Meister braucht viel treue Zeugen
in seiner heiligen Gemeind’,

bis die Zerstreuten, nah und ferne,
zu seiner Herde sind geeint.

Sag, tust du solchen Hirtendienst,
dass Seelen du für Gott gewinnst?

Der Meister ruft dich! Hör ihn fragen:
„Willst du noch länger müßig stehn?“
Auch du kannst noch in elfter Stunde

zur Arbeit in den Weinberg gehn!
So sei allzeit zum Dienst bereit; -

der Lohn ist groß in Ewigkeit!

Gertrud Tarutis


